ATILATIONET ROLL AND ATTENDED

አሳታሚ--ገጃ ቃለ ሕይወት ቤተ ክርስቲያን ሥነ ጽሑፍ አገልግሎት

መብቱ በሕግ የተጠበቀ ነው 1998 ዓ.ም

ያለ አሳታሚው ፌቃድ አባዝቶ ማሳተምም ሆነ የተወሰነን ክፍል በተለያዩ **መንገዶች** ማራባት/ማባዛት በተብቅ የተከሰከለ ነው። በማንኛውም መልኩ መረጃ ለመውሰድ ከተፈለገ፣ በትክክል ሥርዐቱን ጠብቆ ሊጠቀስ፣ በ<mark>ግርጌ ማስ</mark>ታወሻ ሊመሳከት ይገባዋል።

አማርኛው በጥሩ ሁኔታ ተተርጒሞአል ብለን ስላሳማንን፣ በዚህ መጽሐፍ የተከተልነው በእንግሊዝኛ በጠንካራ ሽፋን የተዘጋጀውን፣ "ዘዳ ቪንቺ ኮድ" መጽሐፍ ነው። ልዩ መግለጫ ካልቀረበ በስተቀር፣ የተከተልነው የ<mark>ጉርጉሮሳውያኑን የዘመን አ**ቈ**ጣጠር</mark> ሲሆን፣ ጥቅሶቹ የተወሰዱት የኢንተርናሽናል መጽሐፍ ቅዱስ ማኅበር በ1993 ዓ.ም ካሳተመው ከአዲሱ መደበኛ ትርጒም ላይ ነው።

ቀደምት ወይም ደኅርት የቤተ ክርስቲያን አባቶችን ስም በተመለከተ፣ በአማርኛ የተጻፉ ጥንታዊ ጽሑፎችን ስያሜ ተከትለናል።

ተያቄ፣ አስተያየትም ሆነ ሒስ ካልዎ ለጸሓፊው በሚከተለው አድራሻ ይጻፉ;— ተስፋ ወታብያን ክርስትና ማኅበር የመልክት ግጥን ቀላጥር 23045፣ ኮድ 1000 አዲስ አበባ፣ ኢትዮጵያ E-mail: <apologetics@ethionet.et>

Publisher —Geja KHC Literature Services Copyright 2006—Geja KHC Literature Services All rights reserved.

Geja KHC Literature Services

Post Office Box 698 Addis Ababa, Ethiopia.

E-mail: <GKHC@ethionet.et>

Comments, questions, corrections, and criticisms of this book are welcome. Please address all correspondence to the author on the following address:

The Evangelical Society For Apologetics (TESFA)
Post Office Box 23045, Code 1000
Addis Ababa, Ethiopia.
E-mail: <apologetics@ethionet.et>

क्राध्यक्ष

# ድንቍርና ገደል ይከታል።

አንተ ኈስቋሳ ሟች ሰው ሆይ፤ አስተውል።

<u>ሊዮናርዶ ዳ ቪንቺ</u>

#### ૹઌૹઌઌ

በ2003 ዓ.ም ዓን ብራውን በተባለ አሜሪካዊ፣ "ዘዳ ቪንቺ ኮድ" በሚል ርእስ በእንግሊዝኛ ቋንቋ የተጻፈው መጽሐፍ፣ የክርስትናን መሠረተ አምነት ክፉኛ የሚቃወም ሲሆን፣ ቤተ ክርስቲያንም ትውልድን አያሳሳተች ያለች ተቋም እንደ ሆነች ለማሳመን ታሪክን አዛብቶ ያቀርባል። በጽሐፉ በኢየሱስ ክርስቶስና በክርስትና ላይ ያሳደረው አሉታዊ ተጽእኖ ክፍተኛ መሆኑን በርካታ የመገናኛ ብዙኃን ይገልጻሉ። ከዚሁ መጽሐፍ የተነሣም የብዙ ክርስቲያኖች ሕይወት አጣብቂኝ ውስጥ ወድቈአል።

መጽሐፉ አማርኛን ጨምሮ ከአርባ ሦስት በሚበልጡ ቋንቋዎች የተተረጉመ ሲሆን፣ ከአንድ መቶ ሚልዮን ቅጅ በላይ እንደ ተሸጠ በርካታ ምንጮች ያስረዳሉ። መጽሐፉን መሠረት አድርጎ የተዘጋጀውና ዳም ሃንክስ ቀዳማይ ተዋናይ የሆነበት ፊልም ሚያዝያ 18 ቀን 2006 ዓ.ም ለዕይታ የቀረበ ሲሆን፣ ከመጽሐፉ ይልቅ በርካታ ሰዎችን ይደርሳል ተብሎ ይታሰባል።

በክርስቶስና በቤተ ክርስቲያን ላይ የቀረበውን ይህን ክስ በቅን ልቡና መመርመር የሚሹ ከሆነ ይህን መጽሐፍ በተሞና እንዲያነቡት ክልብ እናበረታታምታለን።

ከዚህ በፊት ልብ ወለዱን አንብበው ነበር፤ አሁን እውነቱ እንሆ!

# <u>ምስ</u>ጋና

ይህን መጽሐፍ በማዘጋጅበት ጊዜ ውድ ጊዜያቸውን መሥዋዕት በማድረግ፣ ሪቂቁን በማንበብ ጠቃሚ አስተያየት የሰጡኝን እንዲሁም ከበርካታ ስሕተት የታደጉኝን ሰዎች ማመስገን አወዳለሁ። እንዲያም ሆኖ በመጽሐፉ ሳይ ስሕተት ቢገኝ፣ የስሕተቱ ተወቃሽ እኔው ጸሓፊው እንጂ አነዚሀ ሰዎች አይደሱም—አስተያየታቸውን ሁሉ አሳካተትሁምና—አቶ ንጉሤ ቡልቻ፣ አቶ ደረጀ አበበ።

በባልንጀርነታቸውም ሆነ ለዐቃቤ አምነት ያለኝን ሽክም ዘወትር ለሚጋሩልኝ ወዳጆቼ ካሱ በሳቸው፣ መስፍን ሹኔ፣ ንዋይ ጸጋዬ፣ አማሪ መስፍን፣ ምኒልክ አስፋው፣ ቀሲስ ሙሉጌታ ታደሰና ዮናስ አስፋው ዕድሜና ጤና አመኝሳቸዋለሁ። ሚስተር ሥል ካርደን በርእሰ ጕዳዩ ዙሪያ በርካታ ጽሑፎችን የሳክልኝ ሲሆን፣ ቀሲስ ሉክ ዊልሰንና አርሳቸው የሚመሩት የአይ.አር.አር (IRR) ድርጅት ሥራተኞች በሚያስፈልገኝ ሁሉ ዕግዛ ስሳደረጉልኝ ምስጋናዬ ትልቅ ነው።

አቶ ደረጀ አበበ በርእስ ጒዳዩ ላይ መጽሐፍ እንድጽፍ ያበረታታኝ ሲሆን፣ በአርትኦቱ ሥራ ላይም ትልቅ የሆነ ተሳ**ትፎ ነበረው—ደሬ** እግዚአብሔር ይባርክህ። ውድ ባለቤቴ ሳምራዊት <mark>ኤርምያስ ሁሌም</mark> የቅንነትሽና የድጋፍሽ ባለፅዳ ነኝ። አመስግናለሁ ሳምሪና<mark>ዬ</mark>!

ይህ ሥራ አመንቱን በ<mark>መግለ</mark>ጥ አግዚአብሔርን <mark>አንዲያከብር ምኞቴም</mark> ሆኔ ጸሎቴ ነው። ወስብሐት <mark>ለእግዚ</mark>አብሔር።



# Acknowledgments

THERE ARE MANY WHO HAVE GIVEN BOTH THEIR encouragement and support to this work—of course, I take full responsibility for all that appears in this book, but I would also like to thank the following persons and institutions, all of whom contributed to making this book not only possible but actual.

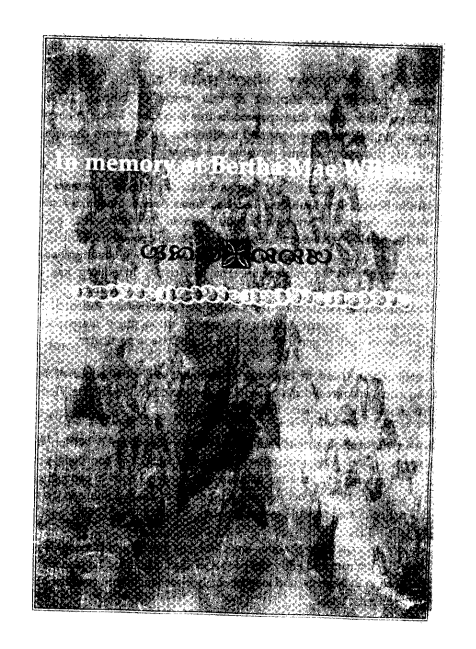
I would like to give special thanks to Kassu Belachew, Amare Mesfin, Mesfin Shuge, Rev. Mulugeta Tadesse, Yonas Asfaw, Menelike Asfaw and Newaye Tsegaye. They have a great burden for Apologetics and good friends who have always shared my deep passion for the Historic Christian Faith. I am also grateful to Negusse Bulcha for critically reading the booklet manuscript prior to publication. His proficiency in editing has greatly contributed to this booklet. As always, I am extremely thankful to Mr. Paul Carden, executive director for Center For Apologetics Research for his immeasurable support and for the supply of so many materials to my apologetics work in general and on Da Vinci Code in particular.

Dereje Abebe, head of literature department and chief editor of Heywet Magazine, encouraged me to write on the topic because the Da Vinci Code has caused great problems in Ethiopia.

I want to thank my friend and fellow worker Rev. Luke P. Wilson and his secretary, Barb Ray and other IRR staffs and bard for their constant encouragement and generosity. Finally, as always, I wish to earnestly thank my wife Samrawit for her genuine support from the beginning to the end of this project. I am grateful beyond words.

It is my sincerest hope that this book will first glorify and pleases God, and, secondly, instruct and edify the people of God. May God be pleased to use this book to those ends, and may he richly bless you as you read the fruits of my apologetic labor.

Separation of the second of th



### ማውጫ

- o መቅደም? 11
- o መንቢያ ክርስትናም እንደ ራስ ተፈሪያውያን? 13
- O የዳ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ ይሀን ያህል ተነባቢ እንዴት ሊሆን ቻለ? 14
- O የጻ ቪንቺ ክድ መጽሐፍ ይሀን ያሀል ታሳት ተጽእና እንዴት ሊያስክትል ቻለ? 15
- o የጻ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ አጥርጥር/ሤራ 22
- o ልብ ወለድ ወይስ እውነተኛ የታሪክ ሰነድ? **24**
- o የጻ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ ዐበይት ነተቦች 26
- O የዳ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ ምን ይላል? 28
- o የጻ ቪንቺ ካድ መጽሐፍ እውነትን መሠረት ያደረገ ነውን? **31**
- O ክርስትና መሠረቱን የባለው በአረማውያን መሠረተ እምነት ላይ ነውን? **36**
- o መጽሐፍ ቅዱስ ተኣማኒነት የሌለው ሰነድ ነውን? *39*
- O የአዲስ ኪዳንን መጻሕፍት ተጓተር የወሰነው ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ነውን? **45**
- o በአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ውስጥ መካተት የነበረባቸው ነገር ግን ሳይካተቱ የቀሩ ከሰማንያ የሚበልጡ ወንጌላት አሉን? **49**
- o የኖስቲክ ወንጌላት ተአማኒነት አላቸውን? 52
- o እስከ አራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ድረስ ኢየሱስ ክርስቶስ አምላክ እንደ ሆነ አይታመንም ነበርን? **57**
- o ኢየሱስ *መግ*ደላዊት *ማርያምን አግብቶ ነበርን? 68*
- o ሲዮናርዶ ዓ ቪንቺ ትቶት ያለፈው ምስጢር አለን? **74**
- O ኢየሱስ መግደሳዊት ማርያም የቤተ ክርስቲያን መሪ/ራስ እንድትሆን ወቅዶ ነበርን? **76**
- o ወሲብ እግዚአብሔርን የማወቂያና የመለማመጃ መንገድ ነውን? ቤተ ክርስቲያን ተፈላጊነቷን ለመጠበቅ ወሲብ አ*ጋንንታ*ዊ ምግባር ነው ብላለችን? **78**
- O የተንቷ ቤተ ክርስቲያን ሴቶችን ዝቅ ወንዶችን ደግሞ ክፍ አድርጋ ነበርን? **80**
- o ማጠቃለያ*82*
- o አባሪ 1 ኢየሱስ ክርስቶስ አምላክ ነው *85*
- o አባሪ 2 ኢየሱስ ክርስቶስ አምላክ ነው *99*
- o ዋቢ መጻሕፍት 103

## መቅድም

ዓለሙን ሁሉ ሲያሟግት፣ ቀኝና ግራ ሲከፍል፣ ሲያወዛግብ የኖሪ አስካሁን ድረስ ማንም እንደ እርሱ የለም። ይኽው አወዛጋቢነት ዕጣ ክፍሉ መሆኑ ገና ከጧቱ ተነግሮለታል። "ለብዙዎች መነሣትና መውደቅ ምክንያት" እንደሚሆን የናቱን ጡት ጠብቶ ሳይጨርስ ተተንብዮለታል። ይሀ ሰው የአልፍ መጻሕፍት ርእስ ነው። የሌላ አልፍ ሙዚቃ ሥራዎች ሞብጥ ነው። ስሙም ኢየሱስ ክርስቶስ ይባላል።

ዳን ብራውን በቀኝም በግራም ከተጻፉ ከእንዚህ አእሳፍ መጻሕፍት አንዱ በሆነው የዳ ቪንቺ ኮድ ውስጥ ስለዚሁ ሰው ይናገራል። የዚህ ጸሓፊ ንግግር ለአንዳንዶች የዘመናት ምስጢር ከሣች እንደ ሆነ ሲቈጠር፣ ለሌሎች ደግሞ የክፍለ ዘመኑ ዋነኛ ቅጥፊት መሆኑ ኈልቶ ይታያል። የተባለው ሁሉ ተብሎ ምኒልክ አስፋው በዚሁ ጒዳይ በጻፈው አንድ መጣጥፍ ሳይ እንዳስፈረው፣ የዳን ብራውን "ዳ ቪንቺ ኮድ" ዝነኛነት ዋና ምክንያት በነገር ለመኈንተል የሞክረው ሰው የኢየሱስ ክርስቶስ ታሳቅነት እንደ ሆነ ማንም አሌ አይልም። አስቲ ማ ይሙት ስለ ሌላ ሰው ጽፎ ቢሆን ኖሮ ይህን ያህል ተነባቢነትና አወዛጋቢነት ያስነሣ ነበር?

ምዕራባዊው ዓለም በብዙ እንግዳ ደራሽ የአስተሳሰብ ጉርፍ እየተናጠ እንዳለ ይታወቃል። የሥልጣኔውና የእምነቱ አዳራሽ የቆመበትን ምሰሶ ሁሉ እየነቀለ ታዛ አልቦ ነፍሱን ለፀሓይ ለዝናቡ አያሰጣ ነው። ሁሉን ይጠይቃል፤ መልስ ያላገኘ ሲመስለው ጸጒሩን ይነጫል፤ ራሱ ጠይቆ ራሱ ይመልሳል፤ የሚሰጠው መልስ ሳያረካው ሲቀር እንዲያውም ምንም ምን የለም ብሎ ይክጻል። ብዙ አስተዋይ ሰዎች እንደተናገሩት ድንሬዘበናዩ ዓለም በከፍተኛ ቀቢጸ ተስፋ ውስጥ ወድቋል። የዳ ቪንቺ ኮድን የመሳሰሉ ሥራዎችም የዚሁ መልስ የለሽ—ተስፋ የለሽ አዙሪት አንድ ገጽታ ናቸው። ምናልባትም በርጎራኄ ዐይን ከተመለከትነው "አባካችሁ ለሕይወት ትርጒምና ተጨባጭ አንኳር ስጡን" የሚል ልመናም ሳይኖርበት አይቀርም።

ተስፋዬ ሮበሌ በዚህ መጠነኛ፣ ነገር ግን ሐቅ—እምቅ በሆነው መጽሐፍ ተ-ርጠኛ መልስ ይሰጣል፣ እግዚአብሔር ይባርከው:: ሙግቱ ከንባብ ለተነሣ ሰው፤ ንባባዊ መልስ መስጠት ተ**ነቢ ነው**። ክርክሩን በጥንታውያን ሰነዶች ሳይ ሳደረገ ሰው ጥንታዊያ<mark>ን ሰነዶችን የመረመረ</mark> መልስ ያስፌል*ጋ*ል። ተስፋዬም ያደረገው ይህ<mark>ንኑ ነው</mark>።

ይህች መጽሐፍ የልቡና ጠርዛችንን ስለን (ቢሳዋ እንደሚሳል) ሬ**ጋ ብለን** ነገሩን በተንቃቄ እንድንመሪምር ትጣራለች። በተራዝ ነጠ**ት ቸኩሳ** አታንብቧት። የክርክሯን ውል እያፍታታች ስለምት<mark>ገልተ እህ! እያላችሁ</mark> አዳምጧት።

የ ጻ ቪንቺ ኮድ አቀረብሁ ከሚለው ሐቅ ይልቅ ስድቡ ይበሬታል። በቅዱሱ የእግዚአብሔር ልጅ ላይ የተወረወረው ልግሜ በዮሐንስ ራእይ የተጻፋውን፣ "አውሬው የትዕቢት ቃል የሚናገርበትና የሚሳደብበት አፍ ተሰጠው" የሚለውን ያሳስበናል። በጻን ብራውን መጽሐፍ የተጻፋው አብዛኛው ነገር መሠረተ ቢስ አሉባልታ ቢሆንም አንዱ ወንድማችን እንደ ተናገረው—አንበሳ እንኳ ዝንብ ለመከሳከል ጒልበት ማውጣቱ አይቀርምና የተነጣጠረ መልስ ለመስጠት ይህ መጻፉ ተገቢ ነው።

ተስፋዬ ለዳን ብራውን መልስ በመስጠት ሰበብ ስለ መጽሐፍ ቅዱስ ቀኖና አወቃቀር በጣም ጠቃሚ የሆነ መረጃ አቅርቦልናል። ስለጌታችን ስለኢየሱስ ክርስቶስ ማንነትም አጥጋቢ እንጀራ ገበታው ላይ አንፕፎልናል። የክርስትና አምነታችን ስላለው ደልዳሳ መሠፈት እንድንገነዘብ ያደረገውን ጥረት አደንቃለሁ፡ አመሰግናለሁም። "ተበበኞች እንደ ሰማይ ጸዳል፣ ብዙዎችንም ወደ ጽድቅ የሚመልሱ እንደ ከዋክብት ለዘላለም ይደምቃሉ"።

በብዙ አከራካሪ ጒዳይ ላይ "እኔ ምንተዳዬ" ማለት ይቻላል። ተሟጋቾች ሲጪጪሁ ዳር ቆሞ ጨዋታ ማድመቅም ይቻላል። ስለኢየሱስ ክርስቶስ ማንነትና ስለትምህርቱ ግን ገለልተኛ መሆን አይቻልም። ወይ ወደዚህ ወይም ወደዚያ መውደቅ ግድ ይሆናል። የቀረበውን መረጃ አይተን መወሰን ለሁላችንም የደረሰ ጥሪ ነው።

ንጉሤ ቡልቻ



### ክርስትናም እንደ ራስ ተፈሪያው ያን?

የራስ ተፈሪያውያን ሃይማኖት በጉርጉሮሳውያኑ የዘመን አቁጣጠር 1920 ዓ.ም<sup>1</sup> በምድረ ጃማይካ የማርኩስ ጋርቬ ሥራና ድርሳን ላይ መሠረት በማድረግ ይጀመር እንጂ፣ የራስ ተፈሪያውያን ሃይማኖት መሠረቱም ሆነ ውቅሩ ራስ ተፈሪ ናቸው—ራስ ተፈሪ (ቀዳማዊ ኀይለ ሥላሴ ከሐምሌ 16 ቀን 1884 ዓ.ም እስከ ወርጎ የካቲት 1973 ዓ.ም) ይታጠንልኝ ይደግደግልኝ ባይሉም እንኳ።

ራስ ተፈሪያውያን፣ "ጃ ራስ ተፈሪ ሆላ ኮፕቲክ ቤተ ክርስቲያን" በመባል በሚጠራው ቤተ ክርስቲያናቸው ውስጥ፣ በየሰንበቱ እየተገኖኙ ሥርዐተ አምልኮ ያካሂዳሉ። አምልኮውም የሚቀርበው ለአምላካቸው ለራስ ተፈሪ ነው። በሻሽመኔ በሚገኘው የቦብ ቤተ ክርስቲያን የመሲሕአቸውን የራስ ተፈሪን ፎቶ ግራፍ ፊት ለፊት አየተመለከቱ፣ "ራስ ተፈሪ ንጉሣችን ነው! ራስ ተፈሪ የነገሥታት ንጉሥ የጌቶች ጌታ ነው! ራስ ተፈሪ ያህዌ (ጃ)² ነው! ራስ ተፈሪ ማንተሙን የፌታ የይሁዳ አንበሳ ነው!" ወዘተርፈ አያሉ ውዳሴ ማኅሌት ለራስ ተፈሪ ያቀርባሉ። በጸም በጸሎት አምላካቸው ራስ ተፈሪ ዘንድ መቅረብም፣ በሃይማኖቱ የሚበረታታ ጕዳይ ነው። ይህ ብቻ አይደለም፣ ራስ ተፈሪ የተወለዱበት፣ ዘውድ የሜኑበት፣ ጃማይካን የጉበኙበት ወዘተ ቀናት በታላቅ መንፈሳዊ ሥነ ሥርዐት ይክበራል። ሕዝበ ክርስቲያን ክርስቶስን አንደሚያመልክው እንዲሁም የክርስቶስን ውልደት፣ ሕማማት፣ የትንሣኤውን ቀን... በታላቅ መንፈሳዊ ሥነ ሥርዐት አንደሚያመልከው ዐይነት ማለት ነው።

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>በዚሀ ጽሑፍ የተጠቀምነው የጉርጉሮሳው*ያኑን የዘመን አ*ቁጣጠር *ነ*ው።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> ዘፋኝ "ጃ ያስተሠርያል" ሲል፤ "ጃ" የሚለው ጃንሆይን ማለት ራስ ተፈሪን ይሆንን? አግዚአብሔርን "ጃ" አያሉ የሚጠሩት ራስ ተፈሪያን ብቻ መሆናቸውን ልብ ይሏል። ይኽውም ብሎያት አምሳክን "ያህቄ" ብለው ከሚጠሩት ሲያሜ ጋር ለማመሳሰል ታስበ ነው። ነገር ግን፤ "ያህቄ" በሚለው የእግዚአብሔር ስም ውስጥ፤ የ"ጀ" ድምፅት ያለው አንጻችም ፊደል የለም። ስለዚህ ዘፋኝ ልዑል እግዚአብሔርን ለማመልክት ነው "ጃ" የሚለውን ስም የተጠቀምሁት የሚል ከሆነ—መስሎት ሊሆን ይችላል ነገር ግን ስሕተት ነው። ይህ ዘፋኝ ከራስ ተፈሪያውያን ጋር የጠበቀ ግንኙነት እንዳለው እንዲሁም ራስ ተፈሪ/ሰቀጻማዊ ጎይለ ሥሳሴን የሚወድስ ዘፈን መዝፈን ይታመቃል። በ"ዘመናዊነት" ሽፋን የራስ ተፈሪያውያን አምነትና የአኗኗር ዘይቤ ስውር በሆነ መንገድ ወጣቱ እንዲቀበለው እየተደረገ ያለ ይመስላል።

ይህ መቼም ለብዙዎቻችን ድርሳን ባልቴት ነው—ቢያንስ ድርሳን **ፈጠራ ቢበ**ዛ የአጋንንት ሽንገሳ። ይህ የሆነበት ምክንያት ከኢትዮጵያ ታሪክ የተ**ማርነው** እንዲሁም ከቃለ እግዚአብሔር የተረዳነው እውነት ፍጽም ከዚህ ዐይነቱ ባዕድ ትምህርት ጋር ስለማይገተም ብቻ ሳይሆን ስለሚቃረን **ጭምር ነው—እውነት** አርስ በርሱ እንዴት ይቃረናል?

በ2003 ዓ.ም ዳን ብራውን በተባለ አሜሪካዊ፣ "ዘዳ ቪንቺ ኮድ" በሚል ርእስ በእንግሊዝኛ ቋንቋ የተጻፈውና ከስድስት ወር በፊት፣ "የዳ ቬንቺ ኮድ" በሚል ርእስ ወደ አማርኛ ቋንቋ ተተረጉሞ ለንባብ የቀረበው መጽሐፍ፣ አማርኛን ጨምሮ አርባ ሦስት በሚበልጡ ቋንቋዎች የተተረጉመ ሲሆን፣ ከውሳሳ ሚልዮን ቅጅ በላይ ተሽመአል³ (እንዲያውም አንዳንድ ምንጮች ሽያጩ ከአንድ መቶ ሚልዮን በላይ እንሚሆን ይገልጻሉ)⁴። መጽሐፉን መሠረት አድርጎ የተዘጋጀውና ቶም ሃንክስ ቀዳማይ ተዋናይ የሆነበት ፌልም ሚያዝያ 18 ቀን 2006 ዓ.ም ለዕይታ ቀርቧል። በጽሐፉ በኢየሱስ ክርስቶስና በክርስትና ላይ ያሳደረው ተጽእኖ ከፍተኛ መሆኑን ብዙ የመገናኛ ብዙኃን ይገልጻሉ። መጽሐፉን ያነበቡ እንዲሁም ፊልሙን የተመለከቱ በርካታ ኢትዮጵያውያን፣ "ራስ ተፈሪያውያን ብቻ ሳይሆኑ፣ በቢሊዮኖች የሚቈጠፉ ክርስቲያኖችም፣ ክርስቶስን የአምነታቸውና የሕይወታቸው መሠረት ያደረጉት በስሕተት ነው" አንዲሉ አድርጓቸዋል።

#### የጻ ቪንቺ ኮድ ማጽሐፍ ይህን ያህል ተነባቢ እንዴት ሊ<u>ሆን ቻ</u>ለ?

"ይህን መጽሐፍ፣ ሰዎች እየተሻሙ ገዝተው እየተቀባበሱ የሚያነቡት ለምንድን ነው?" የሚል ጥያቄ ብዙዎች ይጠይቃሉ። የሥርጭቱን ስፋት፣ የሽያ**ሙን** ፍጥንት፣ የሚተረጉምባቸውን ቋንቋዎች ብዛት እንዲሁም መጽሐ**ፉን መሠረት** አድርን በተሠራው ፌልም ላይ ስመ ጥር የዓለማችን ተ**ዋንያን መካፈላቸውን** በወል ያስተዋለ ሰው ሁሉ ሊጠይቀው የሚገባ ተገቢ ጥያቄ ነው። መጽሐ**ፉን** ተነባቢ ካደረጉት ምክንያቶች መካከል (1) ዳን ብራውን ራሱ በንድፌ ሐሳብ ደረጃ ክርስትናን ይቀበል እንደ ነበር። ነገር ግን በመጽሐ**ፉ** ውስጥ ከተካሂዱት ጥናቶች የተነሣ፣ በተወሰነ መጠን አቋሙን እንደ ቀየረ የሚገልጸው አንጋንፋ፣

<sup>3</sup> Andreas J. Kostenberger, *The Da Vinci Code: Is Cristianity True?* (Online articlewww.biblicalfoundations.org),

\* Darrell L. Bock, What Dan Brown Did Not Tell You: Three Major Errors Plus a Few More. (Online article- http://www.thetruthaboutdavinci.com).

### የጻ ቪንቺ ኮድ **ም**ጽሐፍ ይሀን ያሀል ታሳት ተጽእኖ እንዴት ሊያስከትል ቻለ?

ሰዳ ሺንቺ ኮድ መጽሐፍ ተነባቢነት ምክንያት የሆኑትን ጕዳዮች ይሀን ያሀል ነተን፣ መጽሐፉ የብዙዎችን እምነት እንዴት ሲያናጋ ምናልባትም ሲንድ ቻለ የሚሰው ጕዳይ ብዙ ሲያወያይ ቢችልም የሚከተሉት ሁለት ነተቦች መሠረታዊ ከሚባሉት መኽል መሆናቸው ቅቡል ነው።

(1) ከማንኛውም የታሪክ ጊዜ ይልቅ ሰዎች ለመጽሐፍ ቅዱሳዊው ትምህርት ባዕድ መሆናቸው፣ በአንጻሩ ደግሞ መጽሐፍ ቅዱሳዊ ያልሆኑ በርካታ አመለካከቶች የሰዎችን ልብ ይዘው በሚገኙበት በዚህ ታሪካዊ ወቅት መጽሐፉ ለንባብ መቅረቡ ነው። ለምሳሌ በአሜሪካን አገር በሚገኙ ክርስቲያኖች ላይ የተካሄደ አንድ ጥናት እንደሚያስረዳው<sup>6</sup>፣

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> "ሲጃራ ማଲስ ለጤንነት ጠቃሚ መሆኑ ተረጋገጠ!" የሚል ጽሑፍ ወይም ወሬ የግንንም ተልብ እንደሚስብ አያስራክርም። አነጋገሩ ማንኛውም ሰው ሲጃራን አስመልክቶ ካለው ዕውቀትም ሆነ ተሞክሮ ጋር ስለሚቃረን፣ የሲጃራን መልካምነት ለግጽናት የሚቀርበው የሙግት ነተብ ምን ሲሆን ይችላል የሚለው ጒዳይ ማጓጓቱ አይቀሬ ነው።

<sup>6</sup> George Barna, Christian Response to Da Vinci Code (Online article-http://www.thetruthaboutdavinci.com). ምናልባት ይሆን የክርስትና መሠረተ አምነት የማይቀበሉ ከሆነማ ምኑን ክርስቲያን ተባሉት ሊባል ይችላል።

- o ሃምሳ ዘጠኝ ከመቶ (59%) የሚሆኑት ክርስቲያናች በሰይጣን መኖር አያምኑም፣
- o አርባ ሁለት ከመቶ (42%) የሚሆኑት ኢየሱስ በምድር ላይ በነበረበት ጊዜ ጎጢአት ሥርቷል የሚል እምነት አላቸው፣
- ሰግንያ ዘጠኝ ከመቶ (89%) የሚሆኑ ክርስቲያኖች፣ ፍጹማዊ የሆኑት ግብረገባዊ ፋይዳዎች መሠረት፣ መጽሐፍ ቅዱስ ነው የሚል እምነት የሳቸውም፣
- o በሳሳ ዘጠኝ ከመቶ (39%) የሚሆኑት መጽሐፍ ቅዱስ አንዳችም ስሕተት የሌለበት ተላማኒ የሆነ ቃል ነው የሚለውን አይቀበሉም፤
- ማጽሐፍ ቅዱስ ፍጹም ትክክል እንዲሁም ትምህርቶቹና መርሐቹ ፍጹም ተአማኒ ናቸው የሚሉ ደግሞ ከመቶ ውስጥ ሃምሳዎቹ (50%) ብቻ ናቸው::
- ከዚህም ይልቅ የሚየስገርመው ጒዳይ፣ የዳ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍን ካንበቡ ክርስቲያኖች መኻል ሃምሳ ሦስት ከመቶ (53%) የሚሆኑት መጽሐፉ፣ "ለመንፈሳዊ ዕድገቴና መረዳቴ ትልቅ ዕገዛ አድርጎልኛል" እንዳሉ ይኽው ጥናት ያስረዳል። እንዴት ሆኖ ነው ለመንፈሳዊ ዕድገትና መረዳት ዕገዛ የሚያደርገው?

ልብ ይበሉ ይህ ስታቲስቲካዊ ዘገባ የሚነግሪን የመሳው አሜሪካውያንን አስተሳሰብ ሳይሆን፣ ክርስቲያን ነን የሚ<mark>ሉትን አሜሪካውያን "የእምነት</mark> አንቀጽ" ነው።

በርካታ ክርስቲያኖች መሠረታዊ የሚባሉትን ክርስቲያናዊ አስተምህሮዎች አያውቁም—"አገልጋይ ነን" የሚሉትን ጨምሮ<sup>7</sup>። የቤተ ክርስቲያን ታሪክማ ጊዜ ያለፈበት ጕዳይ ሆኖአል። ለብዙዎች፣ የቤተ ክርስቲያን ታሪክ ማለት አነርሱ ቤተ ክርስቲያን መሃድ ከጀመሩበት ጊዜ ጀምሮ ያለው ታሪክ ነው— ያውም በአነርሱ አካባቢ ወይም አተቢያ ቤተ ክርስቲያን ያለው ታሪክ ብቻ። ስለዚህ ቤተ ክርስቲያንን የሚያዮዋት በዚህ መነጽር ነው። (የዳን ብራውን መጽሐፍ ድግሞ የሚያጠነጥነው ከአንደኛው እስከ አራተኛው መቶ ክፍለ "ሰው የዘራውን ያንኑ ያጭዳል" የሚለውን አምሳካዊ ቃል ልብ ይሏል። በእንዲሀ ዐይነቱ ልምምድ የታነጸ መንፈሳዊ ሕይወት፣ የጻ ቬንቺ ክድ ዶግ ዐመድ ቢያደርገው ሊያስደንቅ አይገባም—"ኾድን በጉመን ቢደልሎት ጕልበት በዳንት ይለግማል" ይሏል ይኸው ነው። አእምሮአዊ መርነትን በእውነተኛ መረጃና በሣለ ጭንቅላት ያደባዩታል እንጂ፣ እንዴት አድርገው በዝማሬ ሊመክቱት ይችላሉ? "አይሁድን አመልስ ዘንድ ከአይሁድ ጋር እንደ አይሁዳዊ ሆንሁ! እኔ ራሴ ከሕግ በታች ሳልሆን፣ ከዝግ በታች ያሉትን አመልስ ዘንድ ከዝግ በታች እንዳሉት ሆንሁ" (1ቆሮንቶስ 9÷20) የሚለው የሐዋርያው የወንጌል ሥርጭት አካሄድ፣ "መንፈስን በመንፈስ አእምሮን በአእምሮ" የሚለውን መርሐ ታሳቢ ያደረገ ይመስለኛል። ደግነቱ የሕዝቡ የንባብ ባህል ደካማ መሆኑ ነው እንጂ (ጥሩውን ብቻ ሳይሆን መጥፎውንም ለማንበብ ፍላጎት የሌለው)፣ የጻ ቪንቺ ክድ መጽሐፍ ተሠርቶ የማይጠናቀቅ የቤት ሥራ ይሰጠን ነበር። ፊልሙ ከእንግሊዝኛ ይልቅ በአማርኛ ቋንቋ ተዘጋጅቶ ቢሆን ኖሮ፣ ለዘር የሚሆን ፍሬ እንኳ ላይቀርልን ይችል ነበር።

(2) ድኅሬ ዘመናዊነት የጻ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ ሳስክተለው ችግር የራሱ የሆነ አስተዋጽኦ አለው። የድኅሬ ዘመናዊነት (postmodernism) ጥንታዊ መሠረት

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> ይህ አንቀጽ ለብዙዎች ጠንካራ ምናልባትም ቅዱሳንን እንደ መጻረፍ (መሳደብ) ተደርጎ ሊታይ ይችላል፡ ቢሆን ቢሆን ምክር ቢበዛ ተግማጽ እንጂ ስድብ አይደለም። ክርስቲያኖች የብርሃን ልጆች ናቸው፡ ያላንዳች ማድበስበስ፣ "እቅጬን" እየተነጋነት ወደ ክርስቶስ ሙሳት ያድጋሉ እንጂ፣ በከንቱ ውዳሴ ሊሿሿሙ አይባባም። አውነተኛዪቱም ዕድባት (አውነትን መሠረት ያደረገችው) በዚህ መንገድ አትገኝም። ዐላማዬ ይህ ሆኖ ሳለ ንግግሩ ጠንክሮብኛ የሚል ሰው ካለ ይቅርታ ያድርግልኝ።

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> ሁሉንም ማስቴ አይደለም። በሕይወታቸውም ሆነ በአገልግሎታቸው ተምሳሌት <mark>የሚሆኑ አገ</mark>ልጋዮች እንዳሉ በው*ቃ*ለሁ።

ቢኖሪውም (በተለይ ደ<mark>ንም በተንት ንሪካውያን)፣ ችንሩ ነነ<mark>ር በ</mark>መው**ላት** ብዙዎችን ስለባው ያደረገው በእኛው በዘመነኞቹ ዕድሜ ነው<sup>9</sup>።</mark>

አንጻራዊነት ቃለ እግዚአብሔር እንድንኖርበት የሰጠንን ግብረገባዊ ፋይዳዎች ዶግ ዐመድ የሚያደርግ አመለካከት ነው። የዐሥራ ዘመነኛውንና የሃያኛውን መቶ ክፍለ ዘመን የተቁጣጠረው "ዘመነኛነት" (modern age) የሚባለው አስተሳሰብ ሲሆን፣ ሃያ አንደኛው መቶ ክፍለ ዘመን የሚገለጸው ደግሞ፣ "ድኅረ ዘመናዊነት" (postmodern age) የተባለው አስተሳሰብ ነው። የድኅረ ዘመናዊነት አንቀሳቃሽ ጎይል ደግሞ፣ አንጻራዊነት ነው።

ድኅሪ ዘመናዊነት በሚከተሉት አምስት ነተቦች ሊገስጽ ይችላል:— 1) ነገሮችም ሆኑ ክሥተቶች በራሳቸው (የራሳቸው የሆነ) አንዳችም ትርጒም የሳቸውም። ማናቸውም ነገሮች ሁል ጊዜ ለአዳዲስ ትንታኔ (ትርጒም) የተጋለጡ ናቸው። 2) ነገሮች ዘመትር ለአዳዲስ ትንታኔ የተጋለጡ ከሆነ ትንታኔያችን ዐውዱን የጠበተ መሆን አለበት። እኛ የሰው ልጆች እንኳ፤ የዐውዱ ክፍል ነን። 3) የአንድ ጽሑፍ (ዐውድ) ትርጒም የሚመሠረተው በጽሑቶ (በዐውዱ) አንዲሁም ጸሓፊው በሚፈልገው ትርጒም ሳይሆን፤ በተርጓሚው አንጻራዊ የሆነ ምልክታ እንዲሁም ተርጓሚው ባለው ፋይዳ (values) ነው። 4) ቋንቋ ነጻ የሆነ ጒዳይ አይደለም—አንጻራዊ አንጂ። 5) ቋንቋ የርዕዮተ ዓለም (ideology) አስተሳላፊ ነው<sup>10</sup>

በርካታ የወንጌል አገል*ጋ*ዮችም ሆኑ ክርስቲያኖች ይህን በወል ባለመረዳታቸው፣ ትኩረት ሰተተው የሚንቀሳቀሱት የዘመናዊነትን ርእሰ ጒዳዮች በመመለሱ ዙሪያ እንጂ፣ ድኅሪ ዘመናዊነት ባመጣው ጣጣ ላይ አይደለም።

<sup>9</sup> ይህ ክፍል የተወሰደው የዚህ <mark>መጽሐፍ ጸሓፊ፣ "ንብረገባዊ አንጻራዊነት" በሚል ርእስ</mark> ለመካን ኢየሱስ ሴሚናሪዮም ተማሪዎች ካቀረበው ተናታዊ ጽሑፍ ላይ ነው። "መሥራቱ ከተናደ፣ ጻድቅ ምን ማድረግ ይችላል?" (መዝሙር 11÷3)። መሥራት በተናደበት ሁኔታ፣ "ኢየሱስ ክርስቶስ ትናንት፣ ዛሬም ለዘሳለምም ያው ነው" (ዕብራውያን 13÷8) የሚለውን እውነት እንዴት መስበክ ይችሳል? ቤተ ክርስቲያን የማይለወጠውን የጌታችንንና የመድኅኒታችንን ወንጌል ለዘመኑ ነዋሪ ለማቅረብ፣ የዘመኑን እኩይ ትምሀርት ገሳልጣ በማሳየት መሥራቱን መልሳ የመገንባት ጎላፊንት አለባት።

የአንጻራዊነትን ችግር ብዙ ክርስቲያኖች በወል ያስተዋሉት ችግር አይመስልም። በአሜሪካን አገር ከ15 ዓመት በፊት የተካሄደ አንድ ተናት አንደሚገልጸው፤ ከመቶ አሜሪካውያን መኽል ስልሳ ስድስቱ (66%) ነባራዊ የሆነ አውነት አለ የሚል አምነት የላቸውም<sup>11</sup>። ከተናቱ የሚያስገርመው ሎዳይ ደንሞ፤ ዳግም ልደት አግኝተናል ከሚሉ የወንጌሳውያን አብያተ ክርስቲያናት አማኞች መኽል ሃምሳ ሦስት ከመቶ (53%) የሚሆኑት ግብረገብ አንጻራዊ ነው የሚል አቋም አላቸው። ከዐሥራ ሦስት ዓመት በፊት በዚሁ ድርጅት የተካሄደ ሌላው ተናት ደግሞ፤ ሰባ ሁሉት ከመቶ (72%) የሚሆኑት አሜሪካውያን ንብረገባዊ አንጻራዊነትን ይደግፋሉ (ይህ ማለት ከአራት አሜሪካውያን መኽል

<sup>10</sup> David S. Dockery, The Challenge of Postmodernism: An Evangelical Engagement (Grand Rapids: Baker 1995), 14. ግብሬገባዊ አንጻራዊነት መሠራት ያደራገባቸው አንዚህ አምስት ነጥቦች ሰፊ የሆነ ግብራሪያም ሆነ የበበስ ምሁራዊ ሒስ የሚልልት ናቸው። በግብሬገባዊ አንጻራዊነት ላይ ሰፊ ግብሬሪያ ከፈለጉ፣ የዚህ መጽሐፍ ጸሓፊ የሥነ ምግባር መርሐ በሚል ርእስ ያዘጋጀውን መጽሐፍ እንዲሁም የሥነ ምግባር መርሐ በሚለው መጽሐፍ መጨረሻ ላይ ዋቢ በጻሕፍት በሚለው ርእስ የተረቡትን መጻሕፍት ይመልክቱ።

<sup>11-</sup>Gorge Barna, What Americans Believe (Glendale, Calif.: Regal, 1991), 36, 84.

ሦስቱ ግብረባብ አንጻራዊ ነው ይላሉ እንደ ማለት ነው)<sup>12</sup>። ፕሮፌሰር አለን ብሎም ከዐሥራ ስምንት ዓመት በፊት በጻፉት፣ "ዘክሎዚንን አፍ ዘ አሜሪካን ማይንድ" በተባለው ስመ ጥር መጽሐፋቸው፣ "ፕሮፌሰሮች አንድ ነገር በጣም እርግጠኛ መሆን ያለባቸው:- ወደ ዩኒቨርስቲ የሚገቡ አብዛኞቹ ተማሪዎች ግብረባዊ አንጻራዊነትን እናምናለን ይላሉ። ይሽውም ግብረባብ አንጻራዊ ነው ማለታቸው ነው"<sup>13</sup> ብለዋል።

አንጻራዊነት በፊት ያለምንም ትድመ ሁኔታ ከሙሉ ልብ **የምንቀበላቸውን** ግብረገባዊ ሕግኃት ዶግ ዐመድ ማድረጉ ብቻ ሳይሆን፣ ከዚህ ተቃራኒ የሆነውን የሥነ ምግባር አትጣጫ እንድንከተል ስለሚያደር**ግ፣ የወጣት** ጥፋተኝነት፣ ፍቺ፣ አስገድዶ መድፈር፣ ግድያ፣ ማታለል፣ ውሽ**ትን መናገር፣** ለቃለ እግዚአብሔር ትምህርት እንዲሁም ለባህሉ ተገገር ያለመሆን ወዘተ ያሉ አጒይ ሥነ ምግባሮች በማኀበረሰቡ ላይ ይነግሣሉ።

በአገራችንም ቢሆን ግብረገባዊ አንጻራዊነትን የሚገልጹ ቃላት በበርካታ ሰዎች አፍ መደመጣቸው ግብረገብ የባሀር ማዶ ችግር ብቻ ሳይሆን የ<mark>እኛም ችግር</mark> እንደ ሆነ የሚያሳይ ነው:—

- 。 "ይሀ ለአንተ እውነት ነው ለእኔ 7ን እውነት አይደለም"
- 。 "ማናቸውም ነገሮች አንጻራዊ ናቸው"
- 。 "በሌሳው ሥነ ምግባር ላይ የምትፌርድ አንተ ማንህ?"
- 。 "ክርስትና ወደ እግዚአብሔር ከሚያደርሱ በርካታ **መንገዶች መሻል** አንዱ ነው"
- 。 "የዘሳለም ሕይወት የሚገኘው በኢየሱስ ክርስቶስ ብቻ **ነው የሚለው** ጒዳይ ጽንፈኝነት ነው" ወዘተ

ከዚህ በተሜማሪም የቤተ ክርስቲያን ወጣቶች በምንባራቸው፣ በአለባበሳቸው፣ በአነጋገራቸው በአጠቃላይ በሥነ ምንባራቸው ከበፌቱ ትውልድ ፍጹም እየተለዩ መምጣታቸው "በትውልድ ክፍተት" (generation gap) ላይ ያለ ችግር ብቻ ሳይሆን፣ ግብረገባዊ አንጻራዊነት ያመጣውም ተፋት እንደ ሆን ልብ ልናደርግ ይገባናል።

42 Gorge Barna, Virtual America (Ventura, Calif.: Regal, 1994), 81-83.

<sup>13</sup> Allan Bloom, The Closing of the American Mind (New York: Simon & Schuster, 1978), 25, 31.

**በ**ዩኒቨርስቲዎችና በኮሌጆች የሚያስተምሩ የአገሪቱ በርካታ ምሁራን፣ **ንብረገባዊ አን**ጻራዊነት ነግሦባቸዋል በሚባሉት በአሜሪካና በምራባውያን አንሮች የተማሩ ስለሆኑ፣ ለትምሀርት በሂዱበት ቦታ የሽሙቱትን ግብረነባዊ አንጻራዊነት ያለአንጻች ከልካይ በተማሪዎቻቸው ላይ ይጭኑታል\_ዐውቀውም ሆነ ሳያውቁ። የሳይንሱና የቴክኖሎጂው ምተቀት ዓለማችንን ትንሽ መንደር እያደረገ መምጣቱ፣ ግብረገባዊ አንጻራዊነት ድንበር እንጻይገድበው ለማድረጉ ሌሳው ምክንያት ነው። በካፒታሊዝምና በሶሻሊዝም መካከል የነበረው የርዮት ዓለም ንጭት ከተወገደ በኋላ፣ "ድንበር የለሹ የንንድና የባሀል ሥርዐት" (globalization) የዓለማችን ብቸኛ መተዳደሪያ ደንብ ሆኖአል<sup>14</sup>። እንድም ጉበዝ፣ "ድንበር የለሹ የንንድና የባሀል ሥርዐት" አይጌተይብኝ/ጌታ አይሁንብኝ ሲለው አልቻለም። ይህም ግብረገባዊ አንጻራዊነት እንደ ልቡ እንዲፋንን ዕድል በተቶታል። እንዚህና ከዚህ ጋር ተዛማጅ የሆኑ ሌሎች ነገሮች በየትኛውም ስፍራ የሚኖረውን የዓለማችንን ነዋሪ የግብረገባዊ አንጻራዊነት ሰለባ ስሳደረጉት፣ "ችግሩ የእኛ የኢትዮጵያውን ችግር አደለም" ማለት የሚቻል አይመስለኝም<sup>15</sup>። የአ**ሜ**ሪካኖቹን ምግባርና የዕለት ተዕለት አካሄድ በስታቲስቲክ የሚያቀርበው ዐይነት ድርጅት በእኛም ዘንድ ቢኖር **ኖሮ፣ ጆሮ ቁው የሚያደርጉ ነገሮች ይፋ ሲሆኑ ይችሉ ነበረ የሚል ንምት** አለኝ።

ጻ ቪንቺ ኮድ የክርስትናን ተአማኒነትና ተፈተሮ በተመለከተ ተያቄ ላይ የሚተሱ በርካታ ርእሰ ጒዳዮችን ይዞአል። ለምሳሌ ኢየሱስ ክርስቶስ እግዚአብሔር ነውን? ኢየሱስ ክርስቶስ አግብቶአልን? ወንጌሳት ተአማኒነት

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> የወንጌሳውያን አብያተ ክርስቲያናት በ"ድንበር የለሹ የንግድና የባሀል ሥርዕት" (globalization) ላይ ብዙ መሥራት የሚጠበቅባቸው ቢሆንም፣ ዶ/ር ምስማና ፍሥሓ በሕይወት መጽሔት ላይ ክሰጠው ቃለ ምልልስ እንዲሁም ወንድም ንቢዩ ኢሳይያስ በዚሁ መጽሔት ሳይ ካቀረበው መጣጥፍ ውጪ፣ የችግሩን አሳሳቢነትና መፍትሔ ያካተተ ሁነኛ ሥራ አልተሠራም፣ ቢያንስ እኔ አሳየሁም። የሚመለከታቸው አካሳት በዚህ ሬገድ ትልቅ ሥራ መሥራት እንዳለባቸው በዚህ አጋጣሚ ማሳሰብ አወዳለሁ።

<sup>15</sup> የወንጌል አገልጋዮች የክርስቶስን የድንት ወንጌል ለፍተረት ሁሉ እንዳይሰብኩ አፋቸውን የሽበበው የአንጻራዊ አንጻራዊነት ችግር ብቻ ነው ማለት አይደለም። የወቃቤ ክርስትናውን አገልግሎት (Apologetics) አየተፈታተኑት ካሉት ችግሮች መኘል ቢያንስ ጥርጣሬአዊነትና (Skepticism) ኢአውናዊነት (Antirealism) የሚባሉት የፍልስፍና አመለካክች አንጻራዊነት አያመጣ ካለው ችግር ያላነብ ፈተና ጋርጠውብናል። የዚህ ጸሓፊ በዐቃቤ ክርስትና ላይ እያዘጋጀ ያለው መጽሐፍ ተርማሬአዊነትንና ኢአውናዊነትን ለመዳሰስ ጥረት አድርጎል።

ያሳቸው ስንዶች ናቸውን? ክርስትና የተመሠረተው ሴቶችን በመጨቆን ላይ ነውን? ብራውን መጽሐፉን ለማዋቀር የተጠቀመባቸውን፤ ስንዶች "ታሪካዊ ሐትነታቸው የተረጋገጠ ነው" ባይ ነው። ለምሳሌ ኢየሱስ መማደላዊት ማርያዎን ማግባቱ፤ "ጎላፊነት በሚሰማው መንገድ የተካሄደ ታሪካዊ ተናት ነው" ይለናል። በዚህ መለስተኛ መጽሐፍ እንዚህንና ከእንዚህ ጒዳዮች ጋር ተዛማጅነት ያሳቸውን ነገሮች በስፋት ለመመልክት እንሞክራለን።

የዓ ቪንቺ ኮድን መጽሐፍ ያሳነበቡ ምናልባትም ወደ ፊት መጽሐፉን ለማንበብ ፍሳጎት የሌሳቸው ስዎች<sup>16</sup>፣ ነገር ግን ይህን መለስተኛ መጽሐፍ በማንበብ፣ የዓ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ የክርስትናን መሠረተ እምነት ለመቃወም ያነሣቸው ዋና ዋና ርእስ ጕዳዮች ስሕተት መሆናቸውን በማስረዳት፣ የዓ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ ግራ ያጋባቸውን ሰዎች መርዳት ለሚፈልጉ ወነኖች/እውነት ወዳጆች፣ የመጽሐፉን በአተርተር መልክ በአጭሩ ማቅረብ አስፈላጊ ስለሚሆን፣ የመጽሐፉን ሤራ/አተርተር እንደሚከተለው አቅርበነዋል<sup>17</sup>።

#### *የጻ* ቪንቺ ኮድ **ምጽሐ**ፍ አተርተር/ዔራ

የሐርቫርድ ዮኒቨርስቲ የሥነ ትእምርት ምሁር (symbologist) **ሮበርት** ሳን?ን፣ ለሥራ ጕዳይ ወደ ፌረንሳይ በሂዱበት ወቅት፣ ውድቅት ሌሊት ላይ አስቸኳይ የስልክ ተሪ ይደርሳቸዋል። ንዋየ ቤተ መዘክሩን በጎሳፊነት **የሚ**ጠ በቁት አዛውንት፣ ቤተ መዘክሩ ውስጥ ተገድለዋል። ፖሊስ፣ የሽ**ማግሌው** በድን በወደቀበት አካባቢ ግራ የሚያጋቡ ምስጢራዊ ጽሑፎች ይገቸል። ሮበርት ሳን?ን ምስጢራዊ የሆነውን እንቄቅልሽ ለመፍታት በዳ ቪንቺ ሥልል ሳይ ያሉ፣ ነገር ግን ሰዎች ሁሉ በቀሳሉ ሊረጿቸው የሚችሉ ፋና ወጊ ጕዳዮችን ለማፈሳለግ ሞክሩ፣ ነገር ግን ከተበብ ሥራው ረቂትነት የተነግ፣ ፍለጋው ሊሥምር አልቻለም።

<sup>16</sup> አማርኛው በተሩ ሁኔታ ተተርጒሞአል ብለን ስሳሳማን፣ በዚህ **ማጽሐፍ** የተከተልነው እን**ሚ**ሲዝኛውን እንጂ የአማርኛውን ትጅ አይደለም። ንዋየ መዘክሩን የሚጠብቁት አዛውንት፣ ሕይወታቸውን የሰውት "የገዳሙን" እጅግ ቅዱስ የሆነ የእምነት ምስጢር ለመጠበቅ ብለው ነው፣ ይኽውም ቤተ መዘክሩ ለዘመናት ተደብ**ሬ** የቆየው ሃይማኖታዊ ቅርስ የሚገኝበት ስፍራ ስለሆነ ነው።

በፖሪስ፣ በሎንዶን እንዲሁም በሌሎች የአውሮፓ አገሮች አልህ አስጨራሽ ጉዛ ከተካሄደ በኋላ፣ ቫቲካን ማዕቀብ ተዬበታለው የምትለው ነገር ግን የቫቲካንን/የካቶሊክ ቤተ ክርስቲያንን ምስጢር የሚጠብቁ እንዲሁም "የጺዮንን ገዳም" ምስጢር ለማፌን በተሰማፉት የአፐስ ዲ<sup>18</sup> (Opus Dei) ባለሥልጣናት/ቀሳውስት ላይ ተጽእኖ በማድረግ፣ የሮበርት ሳንገንና የሶፌኒቪው ጠንካራ ተምረት አስደናቂ ውጤት ያስገኛል። ሮበርት ሳንግደንና ሶፌኒቪው የምስጢራዊ ጽሑፉን እንቈቅልሽ በቶሎ ይፋ ካሳወጡ፣ እጅግ አስደናቂ የሆነው ታሪካዊ አውነት እስከ ወዲያኛው ተሰውሮ ሊቀር ይችላል። አንባብያን

- o በሊዮናርዶ ጻ ቬንቺ ሥራዎች ላይ ተሰውሮ የሚገኘው እውነት ምን እንደ ሆነ፣
- o የተጣሉ ነገር ግን አውሮፓ በሚገኙ ሕንፃዎችና ታሳሳቅ ደብሮች ውስጥ ተሰውረው የሚገኙ ዝርያዎችን እነማን እንደ ሆኑ ማወቅ፣
- o ለዘመናት ተሰውሮ የቁየውን አስደናቂ እውነት ምን እንደ ሆነ

<sup>17</sup> የመጽሐት አፐርፐር በአብዛኛው የተወሰደው፤ የጸን ብራውን ድረ ገጽ (www.danbrown.com) አንዲሁም ከመጽሐት ጃኬት (ጠንካራው ሽፋን) የውስተ ሽፋን አንዲሁም ፕሮፌሰር Andreas J. Kostenberger, The Da Vinci Code: Is Cristianity True? በሚል ርአስ አዘጋጅተውት በድሬ ገጻቸው (www.biblicalfoundations.org) ላይ ከተቀመጠው ጽሑፍ ነው።

መ አፐስ ዲ (Opus Dei) በ1928 ዓ.ም ቅዱስ ጆስማሪያ ኤስክራይቫ በተባሉ የካቶሊክ ተቢስ የተቋቋመ፤ የካቶሊክ ቤተ ክርስቲያን አስተምሀሮ በሕዝብ ዘንድ በማሥረጽ ሰዎች ሁሉ የቅድስና ኑሮ እንዲኖሩ የሚያበረታታ ካቶሊካዊ ድርጅት ነው። አፐስ ዲ በዓለም ዙሪያ ከሰማኒያ አምስት ሺሀ በላይ አባላት እንዳሉት ይነገራል። በላቲን ቋንቋ አፐስ ዲ (Opus Dei) ማለት "የእግዚአብሔር ሥራ ማለት" ነው።

በርግጥ በሲዮናርዶ ዳ ቪንቺ ሥራዎች ውስጥ የተሰመሪ አውነት/**ምርሖ አልን፣** የተጣሉ ነገር ግን በአውሮፓ በሚገኙ ሕንፃዎችና ታላላት ደብ**ሮች ውስጥ** ተሰውረው የሚገኙ ዝርያዎች አሉን? ለዘመናት ተሰውሮ **የቄና አስደናቂ** አውነት አለን? በመጽሐፉ ውስጥ የሚገኙ እነዚህ **ሦስት መሠሪታዊ ነጥቦች** የሚያጠነጥኑት ኢየሱስ መግደላዊት ግርያምን አግብቶ ሣራ **የምትባል ሴት** ልጅ ወልዶአል፤ ሞሮቪያን በመባል የሚታወቁት የፈረንሳይ የነገሥታት ቤተ ሰቦች ከዚህ የዘር ሐረግ የተገኙ ናቸው የሚል ነው።

#### ልብ ወለድ ወይስ እውንተኛ የታሪክ ሰንድ?

በርካታ ሰዎች፣ "በጠንካራ ሽፋን በተዘጋጀው የእንግሊዝኛው ቅጅ ላይ መጽሐት "ልብ ወለድ" መሆኑ ስለተገለጹ እንዲሁም እንዲሀ ዐይነት ሥነ ጽሑፋዊ ቅርጽ ያሳቸው መጻሕፍት ሐሰትን እውነት አስመስሎ በማቅረብ ሰዎችን ማዝናናት ቀዳማይ ዐላማቸው ስለሆነ፣ በመጽሐፉ ተኣማኒነት ላይ ሒስ መሰንዘር ለምን አስፈለገ?" የሚል ጥያቄ ያነሣሉ።

የሚገርመው ግን በመጽሐፉ የውጪ ሽፋን ላይ "ልብ ወለድ" የሚል ጽሑፍ ቢኖርም፤ በመጽሐፉ የመጀመሪያ ገጽ ላይ፤ "በዚህ የልብ ወለድ መጽሐፍ ውስጥ የሰፈሩት የጥበብ ሥራዎች፤ ሥነ ሕንፃዎች፤ ሰነዶች እንዲሁም ምስጢ ራዊ ሥርዐተ አምልኮዎች ትክክለኞች ናቸው" ይላል። እንዲሁም የመጽሐፉ ዶራሲ ዳን ብራውን፤ በድረ ገጹ ላይ ባሰፈረው ጽሑፍ እንዲሁም በተለያዩ ጊዜያት በመገናኛ ብዙኃን ለተደረገለት ቃለ መጠይቅ፤ መጽሐፉ እውነተኛ ታሪክ መሆኑን ለማስረዳት ሙከራ አድርጓል—ጸሓፊው በጥንታዊ ሰነዶች ላይ ምርምር ለማካሄድ የሚያስችል አንዳችም፤ የጥንት ቋንቋዎች ዕውቀት ባይኖረውም እንሷ።

ይህን መሰሉን የፈጠራ ድርሳን በማስነበብ የዳን ብራውን መጽሐፍ የመጀመሪያ አይደለም። በርካታ ምንጮች እንደሚያስረዱት ዳን ብራውን በመጽሐፉ ውስጥ የሰፈሩትን ሐሳቦች ሁሉ የቀዳው በ1982 ዓ.ም ሳይ፤ "ቅዱስ ደም፤ ቅዱስ ጽዋ" በሚል ርእስ ሚካኤል ባይገንት፤ ሪቻርድ ሌይ እንዲሁም ሃነሪ ሊንከን<sup>19</sup> የተባሉ ሰዎች በጋራ ከጻፉት መጽሐፍ ሳይ ነው። በተጨማሪም ቀድሞ የካቶሊክ እምነት ተከታይ የነበረችውና የካቶሊክን እምነት እንደማትቀበል በይፋ ካስታወቀችው ከማርጋሬት ስታርቢርድ ሁለት መጽሐፍ፤ "እንስት

19 Holy Blood, Holy Grail by Michael Baigent, Richard Leigh, and Henry Lincoln.

የመጽሐት ተካማኒነት ሳይ ሒሳዊ ትንታኔ የሚያቀርቡ ይህን መሰል መጻሕፍት መጻፍ የሚያስፈልግባቸው ዐበይት ምክንያቶች መሻል ተቂቶቹ የሚከተሉት ናቸው:—

- ውጽሐፉ እስከ አንድ መቶ ሚልዮን ቅጅ መሸጡ፣ በተለያዩ ቋንቋዎች መተርጉሙ፤ በአጠቃላይ ዳን ብራውን በደረ ገጹ ላይ እንዳሰፈረው፣ "እስከ ዛሬ ከተነበቡት መጽሐፍ በተነባቢነት ተዳሚውን ስፍራ የያዘ መጽሐፍ" መሆኑ እንዲሁም መጽሐፉን መሠረት በማድረግ ሚያዝያ 13 ቀን 2006 ዓ.ም የተዘጋጀው ፌልም በመላው ዓለም በስፋት እየታየ መገኘቱ የመጽሐፉ ሐሳብ በሰው ልብ ውስተ እየናኘ መምጣቱን አመላካች ነው።
- "ታይም" በመባል የሚጠራው የዓለማችን ዕውቅ መጽሔት ዳን ብራውንን፤ "በዓለማችን ከፍተኛ ተጽእኖ ካመጡት መቶ ሰዎች መካከል አንዱ ነው" ማለቱ መጽሐፉ የብዙዎችን ልብ እንደሳበ አመላካች ነው። ጆርጅ ባርና በተባለ ድርጅት የተካሄደ የአስተያየት መመዘኛ ሳይ፤ ከመቶ አርባ ሦስት እጅ የሚሆኑት የመጽሐፉ አንባቢዎች በመጽሐፉ አውነተኛ ነው ብለው እንደሚያምኑ እንዲሁም ቀድሞ በክርስትና ሳይ ያሳቸውን አመለካከት እንዲቀይሩ እንዳደረጋቸው ገልጸአል<sup>21</sup>።
- ክርስቲያኖች መሠረተ እምነታቸውን ከተቃት መጠበቅ እንዳለባቸው በአምላክ ትእዛዝ ተሰታቶአቸዋል (ለምሳሌ ይሁዳ 3 ይመለከቷል) ስለዚህ እንዲህ ዐይነቱን ስሕተት የማጋለጥ ሃይማኖታዊና ግብረገባዊ ግዴታ አለብን። ይህ ቃለ እግዚአብሔርን የምናስተምርበት ጥሩ አጋጣሚ እንደ ሆነም ልብ ልናደርግ ይገባል።
- o ተሩ የመጽሐፍ ቅዱስ ዕውቀት ያሳቸው ክርስቲያኖች፣ የመጽሐፍ ቅዱስን አስተምሀሮ ያልተረዱ ክርስቲያኖችን የማስተማር ኅላፊነት አለባቸው። ሉሪ ጉድስቴይን የተባሉ ጸሓፊ በኒው ዮርክ ታይምስ

Margaret Starbird, The Goddess in the Gospels: Reclaiming the Sacred Feminine and The Woman with the Alabaster Jar: Mary Magdalene and the Holy Grail.

Darrell L. Bock, What Dan Brown Did Not Tell You: Three Major Errors Plus a Few More. (Online article- http://www.thetruthaboutdavinci.com).

መጽሔት ሳይ፣ "የጻን ብራውን የልብ ወለድ መጽሐፍ፣ የመጽሐፍ ትዱስ ዕውቀታቸው ደካማ የሆኑ ሰዎችን አመለካከት እየተረጸው እንደሚገኝ ማስረጃ አለ"<sup>22</sup> በማለት መጻፋቸው፣ የጻን ብራውን መጽሐፍ ለማዝናናት ተብሎ የተዘጋጀ ልብ ወለድ ሳይሆን፣ የኢየሱስ ክርስቶስን፣ የመግደላዊት ግርያምን፣ የሊዮናርዶ ጻ ቪንቺን፣ የሰር አይዛክ ኒውተንን ወዘተ ግለሰቦች መልካም ስም የሚያጉድፍ ጽሑፍ ነው።

o በተጨማሪም መጽሐፉ ቤተ ክርስቲያን አታላይ እንደ ሆነች፤ መጽሐፍ ቅዱስ በፌጠራ ታሪክ የተሞላ መጽሐፍ እንደ ሆነ፣ ኢየሱስ ክርስቶስ እግዚአብሔር እንዳልሆነ ወዘተ ስለሚያስተምር ይሀ ዐይነቱን ውንጀላ በመመርመር እውነታውን ይፋ ማድረግ እጅግ አስፈላጊ ጒዳይ ሆኖ ተገኝቶአል።

### የጻ ቪንቺ ኮድ ሞጽሐፍ ወቢይት ነተቦች

የጻ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ በዋነኝነት የሚያነግቸውና በጥያቄ ውስጥ ሲጥሳቸው የሚልልጋቸው ርእስ ጒዳዮች በርካታ ቢሆኑም በዚህ **መለስተኛ መጽሐፍ** ውስጥ የምንነ*ጋገ*ርባቸው ነጥቦች የሚከተሉት ናቸው:—

1. ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ አይደለም—እስከ አራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ቤተ ክርስቲያን ኢየሱስን አምሳክ አድርጋ አትመለከተውም ነበር፡ ኢየሱስ አምሳክ እንደ ሆነ መታመን የጀመረው ከኒቅያ ጉባኤ ጀምሮ ነው፡፡ ኢየሱስ አምሳክ ነው የሚለውን ጒዳይ ወደ ቤተ ክርስቲያን ያመጣው ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ነው፡ ይኸውም የቤዛንታይንን ግዛተ ዐፄ በአንድ ላይ አስተባብሮ መግዛት እንዲቻለው፡፡

እንዲያውም የመጽሐት ቁብተ ከሚያጠነተንባቸው ጕዳዮች መኽል ይህ ዋነኛው ነው። ኢየሱስ ማግባቱን በቤተ ክርስቲያን ያሉ በርካታ ሰዎች እንደሚያውቁ፤ ነገር ግን በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ላይ ኢየሱስ አምላክ ነው የሚለውን አዲስ ትምህርት የኒቂያ ተባኤ ተሰብሳቢዎች በድምፅ ብልጫ ስለተቀበሉት እንዲሁም የማግባቱ ጒዳይ ክአምሳክነቱ ጋር አብሮ ስለማይሄድ ይህ እውነት ይፋ

22 Andreas J. Kostenberger, The Da Vinci Code: Is Cristianity True? hLaurie Goodstein, "Defenders of Christianity Rebut 'The Da Vinci Code," The New York Times (April 27, 2004) m ? 18 14 1::

እንዳይወጣ እንደ ተደረገ እንዲያውም ይህን ማወትና ማሳወት በሞት የሚያስተጣ ወንጀል ተደርጎ በሮማውያን ነገሥታት እንደ ጸደተ ያትታል።

- 2. ኢየሱስ ክርስቶስ መግደላዊት ግርያምን አግብቶ ልጅ መልዶአል—ኢየሱስ ከመግደላዊት ግርያም ጋር የነበረው የምስጢር ጋብቻ እንዲሁም ከመግደላዊት ግርያም የወለጻትን ሴት ልጅ፣ የግራን ጒዳይ ቤተ ክርስቲያን ደብቃዋለች፣ ይህን ያደረገችበትም ምክንያት ቤተ ክርስቲያን ኃይሏን ለግጠናከር በግሰቧ ነው። ኢየሱስ በሚሰቀልበት ጊዜ መግደላዊት ግርያም እርጉዝ ነበረች፣ ኋላም ወደ ፈረንሳይ አገር ልጇን ይዛ ተሰዳለች።
- 3. በሐዲስ ኪዳን ውስተ የሚገኙት አራቱ ወንጌሳት ተአማኒነት የሌላቸው እንዲሁም በሐዲስ ኪዳን ቀኖና ውስጥ የተካተቱት በአለኞቹ ዘመናት ላይ ነው—አራቱ ቀኖናዊ ወንጌሳት ማለትም ማቴዎስ፣ ማርቆስ፣ ሉቃስና ዮሐንስ፣ በቀኖና ውስጥ የተካተቱት በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ነው፣ ከእነዚህ ወንጌሳት ይልቅ ተንታዊና ተላማኒነት የነበራቸው በቀኖና ውስጥ መካተት የነበረባቸው በርካታ የኖስቲክ ወንጌሳት ነበሩ።
- 4. በሲዮናርዶ ጻ ቪንቺ ሥዕል ላይ ከኢየሱስ ኈን ያለው ዮሐንስ ሳይሆን መግደሳዊት ማርያም ነች—በሲዮናርዶ ጻ ቬንቺ ሥዕል ላይ በኢየሱስ ቀኝ በኩል ያለችው መግደሳዊት ማርያም እንጂ ዮሐንስ አይደለም፣ ይህም ኢየሱስ መግደሳዊት ማርያምን ማግባቱን የሚያሳይ ነው። ይህ ሲዮናርዶ ጻ ቬንቺ ከስወራቸው በርካታ እውነቶች መኽል አንዱ ነው።
- 5, ክርስትና ሴቶችን የሚጨቀ-ን ሃይማኖት ነው—ኢየሱስ የቤተ ክርስቲያን መሠረት እንድትሆን የፈለገው መግጸሳዊት ማርያምን እንጂ ጴጥሮስን አልነበረም። ነገር ግን የተንቷ ቤተ ክርስቲያን በሴቶች ሳይ ጥሩ አመለካከት ስሳልነበራት ይህን እውነታ ደብቃው ኖራለች። ስለዚህም መግደሳዊት ማርያምን ሳይሆን ጴጥሮስን የቤተ ክርስቲያን ራስ አደረገች።
- 6. በመካከለኛው ዘመን የነበረው የኢዮን ገዳም፣ ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን የማግባቱን ጕዳይ በምስጢር የሚጠብት ማገበር ነው—የኢዮን ገዳም በሚል በ1099 ዓ.ም በአውሮፓ የተ**ቋቋ**መው ማጎበር አባላት ውስጥ ስመ ጥር ከሆኑት ሰዎች መኽል ሰር አይዛክ ኒውተን፣ ሳንድሮ ቡቴሌሲ፣ ቪክቶር ሁጎ፣ እንዲሁም ሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ነበሩ።

# የጻ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ ምን ይላል?

በዚህ መለስተኛ መጽሐፍ ውስጥ የምንነ*ጋገ*ርባቸ<mark>ውን ዐብይት ኊፋዮች ክ</mark>ፉ ቪንቺ ኮድ መጽሐፍ በቀጥታ በመጥቀስ እናቅርብ:—

- "በክርስትና ሃይማኖት ውስጥ አንጻችም አዲስ ነገር የለም፤ ክክርስትና ሃይማኖት በፊት አምላክ ተደርጎ ይመለክ የነበረው ሚትራስ የእግዚአብሔር ልጅ፤ የዓለም ብርሃን ይባል ነበረ፤ እንዲሁም ታኅሣሥ 25 ቀን እንደ ተወለደ፤ በሞቱም ወቅት ዐለታማ በሆነ የመቃብር ስፍራ እንደ ተቀበረ፤ በሦስተኛውም ቀን ከሙታን እንደ ተነሣ ይታመን ነበር። በነገራችን ላይ አስሪስ፤ አዶናይስ እንዲሁም ጻዮኒበስ በመባል ይጠሩ የነበሩትም አማልክት የተወለዱት ታኅሣሥ 25 ቀን ነው" (18 232)
- o "ምጽሐፍ ትዱስ የሰው ሥራ እንጂ የአምላክ ሥራ አይደለም" (<del>የጽ</del> 281)
- o "የአዲስ ኪዳን ምስክርነት ስሕተት ነ**ው**" (ን<del>በ</del> 345)
- o "አዲስ ኪዳን መሠረቱን የመሠረተው በፈጠራ ላይ ነው" (18 345)
- "ምጽሐፍ ቅዱስ በበርካታ ቋንቋዎች ተተርጒሞአል፣ ተስተካክሎአል እንዲሁም ተጨምሮበታል፣ ታሪክ የሚነግሬን ምጽሐፍ ቅዱስ ተአማኒነት ያለው አንጻችም ተንታዊ ቅጅ እንደሌለው ነው" (18 231)
- "ዘማነኛውን መጽሐፍ ቅዱስ ያሰባሰቡትና የአርትአት ሥራውን የሥሩት የፖለቲካ ዐላማ የነበራቸውና ጎይላቸውን ለማጠናከር ፍላጎት የነበራቸው ሰዎች ናቸው" (1ጵ 234)
- "ቶስጠንጢኖስ አዲስ መጽሐፍ ትዱስ እንዲዘጋጅ ሰዎችን በመቐምና አስፈላጊውን ወጪ በመሸፈን እንዲሁም የክርስቶስን ሰብአዊነት የሚኖተፉትን የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት በማውጣትና ኢየሱስ መለኮት ተመስ ነው የሚሎትን መጻሕፍት ኢየሱስ አምላክ ነው እንዲሉ አድርጓል። በአንጻፉ ተንታውያን የሆኑት ወንጌሎች በሕግ እንዲታገዱ፣ ከያለብት ስፍራ እንዲሰበሰቡ እንዲሁም እንዲቃጠሉ ተደርገዋል።" (ንጽ 234)
- o "የተንቷ ቤተ ክርስቲያን፣ ሟች የሆነው ነቢዩ ኢየሰብ መለኮት ነው የሚሰውን ለማሳመን ስትል የኢየሱብን ምድራዊ ሕይወት የሚገልጹትን ክፍሎች ከመጽሐፍ ትዱስ ውስተ እንዲወጡ አድር*ጋ*ለች" (**18** 244)
- "በአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ውስተ መካተት የነበረባቸው ከሰማንያ የሚበልው ወንጌሳት ነብሩ። በአንጻራዊነት ሲታይ ግን በማም ተቂቶቹ ብቻ ናቸው በሐዲስ ኪዳን ውስተ የተካተቱት—ማቴዎስ፣ ማርቶስ፣ ሉቃስና ዮሐንስ" (ነጽ 231)
- o "የናን ሐማዲ ወንጌሳት፣ ዘመና**ዊው መጽሐፍ ት**ጹስ **የፈጠራ ድርሳን እንደ** ሆነ ይፋ የሚያደርጉ ናቸው" (7ጽ 234)

- o "የናግ ሐማዲ ተቅሎች፣ 'እጅግ ተንታውያን የሆኑ ክርስቲያናዊ ጽሑፎች ናቸው" (1ጽ 245)
- "ለታሪክ ሊቃውንት የሚያስደስታቸው ጕዳይ...ቆስጠንጢኖስ ሊያጠፋቸው የሞከራቸው አንደንድ ሰንዶች መገኘት መጀመራቸው ነው። በ1950 ዎቹ ዓ.ም ሳይ፤ የሙት ባሀር ተቅል በይሁዳ በረሐዋች፤ ቀሩምራን በሚባለው ቦታ አቅራቢያ በአንድ ዋሻ ውስጥ ተደብቆ ተገኝቶአል" (ንጽ 234)
- o "በአብዛኛው አባቶቻችን ስለ ኢየሱስ ያስተማሩን ነገር ሐሰት ነው" (ገጽ 235)
- o "ኢየሱስ [አንደ ማንኛውም ሰው] ሚች የሆነ ነቢይ ነበር" (ንጽ 235 በቅንፍ ያለውን አይጨምርም)
- "ኢየሱስ [አንደ ማንኛውም ሰው] ሚች የሆነ ነቢይ . . . ታላቅና ጎያል ሰው ነገር ግን ሚች የሆነ ሰው ነበር" (ገጽ 233 በቅንፍ ያለውን አይጨምርም)
- o "ቆስጠንጢኖስ ኢየሱስን አምሳክ ያደረገው ኢየሱስ ከሞተ ከአራት መቶ ዓመት በኋላ ነው" (7፳ 234)
- "እስከ ዛሬ ያሉ፣ በሺህ የሚቁጠሩ መዛግብት ስለ አርሱ ያሳቸው የሕይወት ዘገባ [አንደ ማንኛውም] ሟች ሰው እንደ ነበረ የሚያስረዱ ናቸው" (ንጽ 234 በትንፍ ያለውን አይጨምርም)
- "ኢየሱስ 'የእግዚአብሔር ልጅ' ተደርጎ መታመን የተጀመረው በኒቲያ ጉባኤ በድምፅ ብልጫ ካለፈ በኋላ ነው። የድምፅ ብልጫውም ከተቃራኒው ወገን በተቂት የበለጠ አበረ" (ንጽ 233)
- o "የኢየሱስና የመግደሳዊት ማርያም ኃብቻ የታሪካዊ ዘገቦች አካል ነው" (ገጽ 245)
- o "በመጨረሻው ራት ላይ በትክክል እንደ ተንጸባረቀው፣ ኢየሱስና መማደሳዊት ማርያም አንድ ላይ ነበሩ" (ንጽ 244)
- የፌልጳስ ወንጌል ተብሎ ከሚጠራው ጽሑፍ በመውሰድ ዳን ብራውን እንዲሀ ይሳል፤ "የመሲሑ ወዳጅ መማደላዊት ማርያም ነች። ክርስቶስ ከተቀሩት ደቀ መዛሙርት ይልቅ አብዝቶ ደወዳት ነበር። አዝወትሮም ከንፌሯ ላይ ይስማት ነበር፣ የተቀሩት ደቀ መዛሙርት ግን በዚህ ጕዳይ ይቁጡ ነበር። ደስ ያለመሰኘታቸውንም ይገልጹ ነብር። 'ከእኛ ከሁላችንም ይልቅ አርሷን አብዝተህ የምትወዳት ለምንድን ነው?' ይሉትም ነበር" (ንጽ 246)
- "መደበኛው መጽሐፍ ቅዱስ ኢየሱስ አላገባም ከሚለን ይልቅ፣ አግብቶአል የሚለው ጒዳይ የበለጠ ትርጒም ይሰጣል...ምክንያቱም ኢየሱስ ዕብራዊ ነው። እንደ ዕብራውያን ባሀል ከሆነ ደግሞ፣ ያለማግባት የተኩነን ጒዳይ ነው። አይሁዳዊ አባት ለወንድ ልጁ ተስማሚ ሚስት የመፈለግ ግዴታ አለበት" (ገጽ 245)
- o "ኢየሱስ ቤተ ክርስቲያኑን ያነጸበት ዕለት. . ጴተሮስ ሳይሆን. . .መማደሳዊት ማርያም ነበራች" (ንጽ 248)

- ኢየሰብ "ቤተ ክርስቲያኑ በመግደባዊት ማርያም እጅ እንድትሆን ዐቅዶ ነበር" (18 248)
- እንደ ዳን ብራውን ትንተና፤ "የመጨረሻው ራት" በመባል የሚታወቀው የሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ሥዕል፤ በኢየሱስ ቀኝ በኩል ያሰው ሐዋርያው ዮሐንስ ሳይሆን መግደላዊት ማርያም ነች። በኢየሱስ ቀኝ በኩል መቀመጧም ኢየሱስ ለአርሷ ያለውን ክብር የሚያሳይ ነው። እንዲያውም በሥዕሉ ሳይ ስውር በሆነ ሁኔታ የ"M" ፊደል ይገኛል፥ ይህም "ጋብቻ" ወይም "መግደላዊት ማርያም" የሚል እንደ ሆነ ብራውን ያስረዳል። ይህም ሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ትቶ ካለፋቸው ምስጢ ራዊ ተቆማዎች መኻል አንዱ ነው። (1ጵ 242-245)
- "የተንቷ ቤተ ክርስቲያን፣ የሰው ልጅ ከእግዚአብሔር ጋር በቀጥታ ግንኙነት የሚያደርገው በግብሪ ሥጋ ግንኙነት ነው ትል ነበር፥ ይህ ጒዳይ በእግዚአብሔርና በሰው መካከል፣ መካከለኛ ነኝ የምትለውን ካቶሊካዊቷን [ቤተ ክርስቲያን] ተፈላጊነት የሚቀንስ ሆኖ ስለተገኝ፣ ቤተ ክርስቲያኒቱ ጕዳዩን ውጉዝ ለማድረግ ጠንክራ በመሥራት አስነዋሪና ኀጢአታዊ ምግባር አንዲሰኝ አደረገችው። ታላላቅ የሚባሉትም ሃይማኖቶችም ተመሳሳይ ነገር አደረጉ" (የዳ ቬንቺ ኮድ፥ 1ጵ 809 በቅንፍ ያለውን አይጨምርም)
- o ወሲባዊ ግንኙነት አንድን ሰው፣ "ኖሲስ/ዕውቀት እንዲገበይ ያደር**ገዋል**፡ . . . ይኽውም የመለኮት ዕውቀት ማለት ነው" (የዳ ቬንቺ ኮድ፡ ገጽ 308)
- o ወሲብ፣ "መንፈሳዊ ድርጊት ነው፣ አንድ ሰው የመለኮትን ብልጭታ ሊያገኝ የሚችለው ከቅዱሳት ሴቶች ጋር የነብረ ሥጋ ግንኙነት ሲያደርግ ብቻ ነው" (የዳ ቬንቺ ኮድ፡ ገጽ 310)
- o "ተፈጥሮአዊ በሆነው የወንድና የሴት የግብረ ሥጋ ግንኙነት አማካይነት አያንዳንዳቸው መንፈሳዊ ሙሳት ያገኙ ነበር . . . ይሀ ድርጊት ግን አስነዋሪ ድርጊት ተደርጓል" (የዳ ቬንቺ ኮድ፡ ገጽ 125)
- o "ቅዱሳን ሰዎች . . . አሁን ተፈተሮ<mark>አዊ የሆነውን የግብ</mark>ሬ ሥ**ጋ ግንኙነት** የሰይጣን ምግባር ነው ይሉናል" (የዳ ቬንቺ ኮድ፡ 1ጵ 125)
- "በተንቷ ቤተ ክርስቲያን የነበሩ ተሰሚ ወንዶች፣ ዓለምን 'ያሳሳቱት' የሐሰት
   ወሬ በመንዛት ነው። ይኸውም ሴቶችን ዝት ባደረጉ መጠን ወንዶችን ደግሞ ክፍ በማድረግ" (የዳ ቬንቺ ኮድ። ንጽ 124)

በርግተ ለሁለት ሺህ ዓመታት ሲታመንበት የቆየው የክርስትና መሠረተ እምነት እንዲሁም ትውፊት በተራ አሉባልታ እንዲሁም የፌጠራ ታሪክ የተሞሳ ነውን? በዚህ ጽሑፍ ከሳይ ባየናቸውና ዳን ብራውን "እውነተኞች ናቸው" በሚሳቸው ጕዳዮች ሳይ እንነጋገራለን።

## 1. የጻ ቪንቺ ኮድ **ማጽሐ**ፍ እውነትን መሠረት ያደረገ ነውን?

o በመጽሐት የመጀመሪያ ገጽ ሳይ የመጽሐት ደራሲ ዳን ብራውን፣ "በዚህ መጽሐፍ ውስጥ የተገለጹት የጥበብ ሥራዎች፣ የሥነ ሕንፃ ገለጻዎች፣ በንዶችና ምስጢራዊ ሥርዐተ አምልኮዎች እውነተኞች ናቸው" ባይ ነው (የዳ ቬንቺ ኮድ፣ ገጽ 1)።

ይሀ የዳን ብራውን አባባል ቢያንስ ሁለት ሒሶች ሊቀርቡበት ይችላሉ። (1) ታሪካዊ ናቸው የተባሉት ሰንዶች በርግጥ ታሪካዊ ናቸውን? የሚለው አንደኛው ሲሆን፣ (2) መጽሐፍ ቅዱሳዊ ታሪኮችንስ በትክክል አቅርቧቸዋል ወይ የሚለው ደግሞ ሁለተኛው ነው። እንዚህን ሁለት ነተቦች አንድ በአንድ እንመልክት።

ብራውን ታሪካዊ ናቸው የሚላቸው ነገር ግን ታሪካዊ ያልሆኑ በርካታ ጕዳዮች አሉ፤ ይህን ጕዳይ ለመመርመር አንድ ናሙና እንውሰድ። የአማርኛው ቅጅ "የጽዮን ገጻም (የጽዮን ጽላት ጽዋ)" ብሎ የተረጉመው ብራውን "Priory of Sion" የሚለው ጕዳይ መሠረታዊ ነፐብ ነው። ብራውን የመጽሐፉን ታሪክ ያዋቀረው በዚህ ማለትም "Priory of Sion" ታሪክ መነሻነት ነው። እንደ ብራውን ገለጻ ይህ ማኅበር/ድርጅት ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን የማግባቱን ምስጢር የሚጠብቅ ማኅበር ነው። ማኅበሩ በኢየሩሳሌም በ1099 ዓ.ም በፌረንሳይ ንጉሥ እንደ ተመሠረተ የተገለጻ ሲሆን፣ የማኅበሩ ዋነኛ ተግባር የኢየሱስንና የማርያምን ዝርያዎች በመጠበቅ አመቺ ጊዜ ሲያገኝ ይህን አውነት ለዓለም ማሳወቅ ነው። ማኅበሩ ምስጢሩ ይፋ ከወጣ በካቶሊክ ቤተክርስቲያን ጥቃት ይደርስብኛል ብሎ ስለሚያስብ፣ የርእስ ጕዳዮን ምስጢርነት በመጠበቅ አውነታውን ግን በሥነ ጽሑፍ፣ በሥነ ሥዕል፣ እንዲሁም በሥነ ሕንፃ ይፋ ማድረግ ነው፣ የተማሩ ሰዎችም የእንዚህን ነገሮች ትርጕም በመፈለግ፣ ከእውነታው ጋር እንዲተዋወቁ ማስቻል ነው።

**ጸን ብራውን፣ "የኢዮን ገ**ጻም በ1099 ዓ.ም ንድፍሮይ ደ ቡይሎን በተባሉ የ<mark>ፌረን</mark>ሳይ ንጉሥ ከተማዋን ድል በነውበት ወቅት ነው" (ገጽ 157) እንዲሁም፣ "ሰር አይዛክ ኒውተን፣ ሳንድሮ ቡቲዜሊ፣ ቪክቶር ሑን እንዲሁም ሊዮናርዶ ዳ **ቬንቺ የኢዮን ገጻም** በመባል የሚታወቀው ምስጢራዊ ማኅበር አባላት ከሆኑት ውስጥ ጥቂቶቹ ናቸው. . . በሕይወት ያሉ የገጻሙ አባላት ማንነት አጅግ ከፍተኛ በሆነ ምስጢር የተጠበቀ ነው" (ገጽ 1 እና 113) ይስናል። የፈረንባይ መንግሥትን ጨምሮ በርካታ ምንጮች ግን፣ የጽዮን ገዳም ድርጅት፣ በድርጅት ደረጃ ከፈረንባይ መንግሥት ዕውቅና ያገኘው በ1956 ዓ.ም እንደ ሆነ፣ በዚህ ስም የሚጠራ ድርጅት እስከ 1956 ዓ.ም ድረስ እንደማይታወቅ እንዲሁም የጽዮን ገዳም መሥራች አባሳት አራት ሲሆኑ የግለሰቦቹም ስም፣ ፔሪ ፕላንታርድ፣ አንድሪ ቦንሆሚ፣ ጃን ዴሳቫልና አማንድ ዲፋን መሆናቸውን ያስረዳሉ<sup>23</sup>::

ይህን ማኅበር አስመልክቶ ዳን ብራውን በመጽሐፉ የመጀመሪያ ገጽ ላይ እንዲሀ ይላል፤ "በ1099 ዓ.ም የጽዮን ገዳም የተሰኘ አንድ የአውሮፖውያን ምስጢራዊ ማኅበር መመሥረቱ አውነት ነው። በ1975 ዓ.ም የፓሪሱ ባይብሎቲክ ናሽናሌ ምስጢራዊ ሰንዶች የሰፈሩባቸው የብራና መጻሕፍት አግኝቶ ነበር። በእንዚህ ምስጢራዊ ሰንዶች ውስጥ የሰር አይዛክ ኒውተን፤ ሳንድሮ ቡቲሴሊ፤ ቪክቶር ሁጉ እና ሊዮናርዶ ዳ ቬንቺን ጨምሮ የጽዮን ገዳም አባላት የነበሩ የብዙ ሰዎች ስም ዝርዝር ተይዞ ነበር"።

በርግጥ ተገኝ የተባለው ይህ የብራና ጽሑፍ ተአማኒ ነውን የሚለው ኊዳይ መሠረታዊ ነጥብ ነው። ዳን ብራውን የ"ጽዮንን ገዳም" በተመለከተ ያለውን መረጃ የወሰደው፣ ሚካኤል ባይገንት፣ ሪቻርድ ሊሔና ሔነሪ ሊንከን፣ "ቅዱስ ደም፣ ቅዱስ ጽሞ" ("Holy Blood, Holy Grail") በሚል ርእስ ከጻፉት መጽሐፍ ነው። ይህ ጽሑፍ ኢየሱስ መግዶላዊት "ሃርያምን እንዳገባ እንዲሁም ሣራየምትባል ሴት ልጅ እንደ ወለደ፣ ኢየሱስም መስቀል ላይ ከሞተ በኋላ፣ መግዶላዊት ማርያም ኑሮዋን በፈረንሳይ አገር በማድረጓ፣ በፈረንሳይ አገር የእስራኤሳውያን ማንበረሰብ እንደ ተፈጠረና የመግዶላዊት ማርያም ዝርያዎችም የፈረንሳይ የነገሥታቱ ቤተ ሰቦች እንደ ሆኑ የሚገልጽ ነው።

መሥራታዊው ንተብ ያለው እዚህ ላይ ነው። በ1953 ዓ.ም ፔሪ ፕላንታርድ Pierre Plantard የተባለ ፌረንሳያዊ ሰው በማታለል ወንጀል ተከሶ ወንኒ ይወርዳል። በእስር ላይ አያለም በ1954 ዓ.ም "የጺዮን ገዳም" የተባለ ኅብሬት ይመሥርታል። የማኅበሩም ቀዳማይ ዐላማ፣ በፌረንሳይ አገር የሚገኙ አንስተኛ ገቢ ያላቸውን ሰዎች ማሰባሰብ ነው። ማኅበሩ በ1957 ዓ.ም ቢፌርስም የማኅበሩ መሥራች ፕላንታርድ የማኅበሩን መጠሪያ በመያዝ 1960 ዎቹና 1970 ዎቹ ዓ.ም የፌጠራ ሰንዶችን በማዘጋጀት፣ ኢየሱስና የመግደላዊት ማርያም

<sup>23</sup> http://www.thetruthaboutdavinci.com.

ከጥቂት ጊዜ በኋላ፣ አንድ ማለሰብ በወንጀል ሲከሰስ ፕላንታርድ በጕዳዩ ላይ የአማኝነት ቃሉን እንዲሰጥ ፍርድ ቤት ይመራል። ዳኛውም በኢየሱስና በመግደላዊት ማርያም ላይ ያዘጋጀውን ሰንድ ጕዳይ አስመልክቶ በማሓላ ይመ ይቁታል። ፕላንታርድም በምስጢር መብቆ ያቆየውን የብራና ጽሑፎቹን ጕዳይ ሐሰት እንደ ሆነ ይፋ ያደርጋል። ይህ ጕዳይ በፈረንባይኛ ቋንቋ በተዳፉ በበርካታ መጻሕፍት ላይ እንደ ተጠቀሰ እንዲሁም በቢቢሲ (BBC) እንደ ተላለሬ ምንጮች ይጠቅሳሉ<sup>25</sup>።

ከዚህ የምንማረው ቀሩም ነገር "የጻ ቪንቺ ኮድ" መጽሐፍ ጸሓፊ ዳን ብራውን "የጽዮን ገጻም" መሠረት አድርጎ፤ ስለኢየሱስና ስለመግደሳዊት ማርያም የጻፈው ጽሑፍ ተራ የፈጠራ ወሬ እንደ ሆነ ነው። ዳን ብራውን "የጻ ቬንቺ ኮድ" በሚል ርእስ ያጻፈው መጽሐፍ በእውነተኛ ታሪክ ላይ መሠረት በማድረግ የተዘጋጀ ድርሳን ነው ደብል እንጂ፤ በአማኝነት የጠቀሳቸው እንዲሁም ጽሑፉን ያዋቀረባቸው መሠረቶች ድርሳን ፈጠራ የተሞሉ ተራ አለብልታዎች መሆናቸውን የሚያሳይ ነው።

(2) ዳን ብራውን መጽሐፍ ቅዱሳዊ ታሪኮችንስ በትክክል አቅርቧቸዋልን? የሚለውን ጕዳይ ደግሞ እንመልከት። የዳ ቬንቺ ኮድ መጽሐፍ ታሪካዊ በንዶችን አሉታዊ በሆነ መንገድ ነው የሚመለከታቸው። ጥንታዊም ሆኑ ዘመናዊ ሥነ ጽሑፍች የተጻፉበትን ዘመን፤ ጊዜ፤ ባሀል፤ ንጽሮተ ዓለም ወዘተ ግሳየታቸው አይቀሬ ነው (በቀጥታም ሆነ በተዘዋዋሪ)። እንዚሀን ጽሑፍች በምናነብበት ጊዜ ሁሉ፤ ጸሓፊው የነበረበትን ወይም የሚገልጸውን ዘመን፤ ጊዜ፤ ባሀል ወዘተ ጋር እንተዋወቃለን (ለምሳሌ የክቡር ዶክተር ሐዲስ ዓለማየሁን የፍትር እስከ መቃብር መጽሐፍ ያስታውሷል)። መጽሐፍ ቅዱስ ከደመናት ላይ የወረደ ሰነድ እንጻልሆነ ሁሉ፤ የመልአክቱም ባለቤት ጸሓፍያኑ አይደሉም—መጽሐፍ ቅዱስ አስትንፋስ መለኮት ነው—እግዚአብሔር ጸሓፍያኑን በመጠቀም ዐላማውንና ዕቅዱን ለፍተረተ ዓለም ያስተዋወቀበት መጽሐፍ ነው። ስለዚሀ ጸሓፍያኑ የነበሩበትን ጊዜ፤ በታ፤ ሥልጣኔ፤

<sup>24 717,</sup> h\*7U-::

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> Documented in James Garlow and Peter Jones, Cracking Da Vinci's Code (Colorado Springs, CO: Cook Communications, 2004), 112.

አመለካከት ወዘተ የሚያስረዱ ጕዳዮችን ከ<mark>መጽ</mark>ሐፍ ቅዱስ ውስተ **ማየት** እንችሳለን።

አንጻንድ ጊዜ መጽሐፍ ቅዱስ በተጻፈበት ዘመንና እኛ ባለንበት ዘመን መካከል ያለው ሰፊ የጊዜ ርዝማኔ አንጻንድ ርእስ ጕዳዮችን በትክክል አንጻንሪዳ አንትፋት ይሆኑብናል። ለዚህም ነው የነገሪ መለኮት ሊቃውንት መጽሐፍ ቅዱስን በትክክል ለመረዳት ሊጠቅሙ ይችላሉ የሚባሉ ማናቸውንም ዐይነት ሰነዶች ሰፊ ጊዜ ሰጥተው የሚያጠኑት—በተለይ የተንት ቋንቋዎችን፤ የታሪክ መዛግብትን እንዲሁም የሥነ ቀነፋር ግኝቶችን። መጽሐፍ ቅዱስ የተጻፈበትን ዘመን በትክክል ማወቃችን፤ ጠንካራ ምንባባትን (ትርጕማቸው ግልጽ ሆኖ አልታይም ያሉንን ክፍሎች) የማብራራት ዐቅም እናገኛለን። ለዚህ ነው ነገሪ መለኮት የታሪክ፤ የሥነ ጽሑፍ፤ የመልክዐ ምድር ጥናት መዘተ ወዳጅ ነው የሚባለው። ኢንተርናሽናል መጽሐፍ ቅዱስ ማነበር በአማርኛ ቋንቋ ያሳተመው አዲሱ መደመኛ ትርጕም፤ የማጥኛ ጽሑፍ አካቶ ማሳተሙ ይህን ችግር ታሳቢ ስላደረገ ነው።

*የጻ ቬንቺ ካድ መጽሐፍ ታሪከናና መጽሐፍ ቅጹስን ለማጣላት ይሞከራል*። በታሪክ የሚታወቀውን ሐቅ አጣሞና አዛብቶ አንዳንድ ጊዜም ፈተሮ ያቀርባል። ታሪክ፣ የጎያሳንን ጥቅም የሚያስከብር፣ የአሸናፊዎችን ንድል የሚዘክር መሣሪያ ነው የሚለው የዳን ብራውን አነጋገር፣ ታሪክን እርሱ ባኘው መንገድ እንዲያብራራው ለማመቻቸት ስለፈለገ ነው። ታሪክ የጎያላንንና ጥቅም የአሸናፊዎችን ገድል ያስጠበቀባቸው ሁኔታዎች ሊኖሩ እንደሚችሉ ቢያ**ግባባ**ም (ለዚያውም ይህ ለመሆኑ አጥጋቢ ማስረጃ መቅረብ አለበት) ታሪክን በአጠ ቃሳይ በዚሀ መልኩ መደምሰስ (መቃኘት) ስሕተት ነው። ዳን ብራውን ታሪክን በተመለከተ እንዲህ ይላል፣ "ሁል ጊዜ ታሪክ የሚዘገበው ድል ነሺዎችን በሚደማፍ መልኩ ነው። ሁለት ባህሎች እርስ በርሳቸው በሚጋጮበት ጊዜ፣ የተሸናፊው ወገን ታሪክ እንዲጠፋ ይደረጋል፣ አሸናፊውም ወገን ታሪክ ይጽፋል፣ የሚጽፈውም ታሪክ እርሱን የሚያወድስና የባላንጣውን ወንን የሚያኮስስ ነው" (ገጽ 256)። ስለዚህ ከዚህ የምንማሪው አውነት፣ የክርስትና እውነተኛ ታሪክ የኖስቲኮች ታሪክ ነው፡ ነገር **ግን** የክርስትና **ሃይማኖት** ኖስቲኮችን ድል ስለነሣ፣ የክርስትና *ታሪክ የተዘገበው አሁን ያለውን የክርስትና* ሃይማኖት እንዲያወድስ ተደርጉ ነው—እንደ ዳን ብራውን ትንታኔ።

ይህ የዳን ብራውን ንድፌ ሐሳብ የክርስትናን ሃይማኖት ታሪክ ያ<mark>ገናዘ</mark>በ አይደለም። ለቤተ ክርስቲያን ታሪክ ባዕድ የሆነ ሰው፣ ከዚህ ከዳን ብራ<mark>ውን</mark> ገለጻ የሚገነዘበው ነገር፣ ከአነሣቊ ጀምሮ ክርስትና ድል ነሺ ሃይማኖት እንዶ ነበረ ነው። ይህ ግን ስሕተት ነው። ቀደምት ክርስቲያናች፤ በሮማውያንም ሆነ በዕብራውያን ባለሥልጣኖች ከፍተኛ የሆነ ስደት ይደርስባቸው ነበር። እንዲያውም በሁለተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ዓለምን ያስንብሩ የነበሩት ልዕለ ጎያሳኖቹ ሮማውያን፤ ክርስትናን በሕግ አውግዘው ሕጉም ይፈጸም ዘንድ በሦስተኛውና በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን መጀመሪያ ላይ ክርስቲያኖችን እያሳደዱ ይገድሉ ነበር። በዚሁ ሕግ መሠረትም አንዳንድ ክርስቲያኖች ለአናብስት/ለአንበሶች አሳልፈው ይሰጡ፤ ሮማውያንም ድርጊቱን በማየት ይዝናኑ ነበር<sup>26</sup>። አንዳንድ ክርስቲያኖችም ከእንጨት ጋር ታስረው በእሳት

በ64 ዓ.ም በንጉሥ ኔሮ ዘመነ መንግሥት፤ ሐዋርያው ጴጥሮስን የገደሉት ከላይ ወደ ታች ዘቅዝቆ በመሰቀል ነበር። ጴጥሮስ ይህ ዕጣ ደርሶት ከመገደሉ በፊት፤ በስደት ሳይ ያሉትን ክርስቲያኖች ለማበረታታት ሁለት ደብዳቤዎችን ጽፎ ነበር (1 እና 2 ጴጥሮስ)። ሲቃውንት እንደሚገልጹት ጴጥሮስ እነዚህን መልአክቶች በስደት ሳይ ላሉ ክርስቲያኖች የጻፈው የንጉሥ ኔሮ ስደት መጀመሪያ ሳይ ሳይሆን አይቀርም—በኢስያ ይኖሩ የነበሩ ክርስቲያኖች የኔሮን ስደት ያለአንጻች ፍርሓት እንዲጋፌጡት ለማበረታታት ነው። ጌታው "ወንድሞችህን አጽና" (ሉቃስ 22÷32) እንዲሁም "በጉቼን መግብ" (ዮሐንስ 21÷15-17) ብሎ አዞታልና። ሐዋርያው ጳውሎስ ራሱ በ64 ዓ.ም በተነሣው የኔሮ ስደት ከፍተኛ የሆነ ችግር ደርሶበታል፤ ዐንገቱ ተቀልቶ የተገደለውም በ64 ዓ.ም ሳይ ተነሥቶ በነበረው የኔሮ ስደት ወቅት ነው። የአዲስ ኪዳን ጸሓፍት የሚያስገንዝበን ነው፤ ይኽውም ማንም ሰው በውሽት ነፍሱን ለሞት አሳልፎ ራሳቸውን ለሞት ኢሳልፈው ይሰጣሉ? እግዚአብሔርስ ውሽትን ይሸልማልን?

የራእይ ዮሐንስ መጽሐፍ ከተጻፈበት ዐላማ አንዱ፣ በስደት ላይ ያሉትን ክርስቲያኖች ለማበረታታት ነው። የራእዩ ጸሓፊ ሐዋርያው ዮሐንስ ራሱ፣ ክርስቶስን በመመስከሩ ፍጥም በምትባል ደሴት ታስሮ ነበር (ራእይ 1÷9)። በዚህ መራር ስደት ውስጥ ከነበሩ አንዳንድ ስዎች መኘል አንዳንዶቹ ተንድለዋል (ራእይ 2÷13)። ዮሐንስ ይህን መጽሐፍ የጻፈው ክርስቲያኖች በመከራ ውስጥ እስከ መጨረሻው በመጽናት ለጌታቸው ታማኝነታቸውን

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> "የካታኮምብ ሰማዕታት" በሚል ርእስ የተዘጋጀውን መጽሐፍ ይመለከቷል።

አስገራሚው ጕዳይ ግን በዚህ ሁሉ ስደት ውስጥ ቤተ ክርስቲያን ጸንታ መቆጧ እንዲሁም በርካታ ሰዎች ክርስትናን መቀበላቸው ነው። ዳን ብራውን እንደሚለው ክርስትና ታሪክ የተጻፈው ክርስትና "አሸናፊ" ስለሆነ ሳይሆን፣ ክርስትና በሮማውያን ስደት ክፉኛ በሚሰደድበትና "ተሸናፊ" በሚመስልበት ሁኔታ ነው።

ክርስትና ታሪካዊ ሃይማኖት መሆኑ ብቻ ሳይሆን፤ በሥነ ቀፋሮ ተናት የተደገፈም እምነት ነው። የመጽሐፍ ቅዱስ ተአማኒነት የተረጋገጠው ክርስቲያን በሆኑም ሆነ ክርስቲያን ባልሆኑ የሥነ ቀፋፍ ሊቃውንት ባንጀቸው መረጃዎች ጭምር ነው። ይኸውም በወቅቱ በነበሩ የተለያዩ ባሀሎችና ልማዶችን፤ ቦታዎችን፤ ስሞችን፤ ከሥተቶችን ወዘተ ይጨምራል። ከዚህ እውነት የምንማረው ቀፋም ነገር፤ የታሪክም ሆነ የሥነ ቀፋፍ ተናት የክርስትና ሃይማኖት ባልንጀራ እንደ ሆነ ነው። ዊልያም ራምሴ የተባሉት ስመ ጥር የታሪክና የሥነ ቀፋሮ ምሁር የሉቃስ መጽሐፍ ተአማኒነት የሌለው ታሪክ ነው የሚል እምነት የነበራቸው፤ ቢሆንም የኋላ ኋላ የተረዱት ኊዳይ፤ የሉቃስ ወንጌል በታሪክ የጊዜ ቅደም ተከተል እንዲሁም በሌሎች መመዘኛዎች እጅግ ተአማኒነት ያለው መጽሐፍ መሆኑን ነው (ይህን መጽሐፋቸውን ይመልከቷል፤ The Bearing of Recent Discovery on the Trustworthiness of the New Testament, ገጽ 81)።

ይህን ጒዳይ በተመለከተ በርካታ ማስረጃዎችን በእማኝነት መጥቀስ ቢቻልም፣ ዳን ብራውን የቤተ ክርስቲያን ታሪክ የድል ነሺዎችን ፍላጎት የሚያረካ ጽሑፍ ነው የሚለው አባባሉ ስሕተት መሆኑን የሚያሳይ ነው። ከአንደኛው እስከ እስከ አራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን መጨረሻ ክርስትና "ሲሸነፍ" አንዲሁም በሕግ ሲታገድ እንጂ "ሲያሸንፍ" አንመለከትም። የዳን ብራውን መጽሐፍ የክርስትና ታሪክ የአሸናፊዎች ታሪክ ነው ሲል፣ እስከ አራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ያለውን ታሪክ ታሳቢ በማድረግ እንደ ሆነ ልብ ይሏል።

#### 2. ክርስትና መሠረቱን የጣለው በአረ**ማ**ው*ያን መሠ*ረተ እምነት ላይ ነው<u>ን?</u>

 "በክርስትና ሃይማኖት ውስጥ አንጻችም አዲስ ነገር የለም፤ ከክርስትና ሃይማኖት በፊት አምላክ ተደርጎ ይመለክ የነበረው ሚትራስ የእግዚአብሔር ልጅ፣ የዓለም ብርሃን ይባል ነበረ፤ እንዲሁም ታኅግሥ 25 ቀን እንደ ተወለደ፤ በሞቱም ወትት ዐለታማ በሆነ የመቃብር ስፍራ እንደ ተቀበረ፣ በሦስተኛውም ቀን ከሙታን እንደ ተነሣ ይታመን ነበር። በነገራችን ላይ ኦስሪስ፣ አዶናይስ እንዲሁም ጸዮኒስስ በመባል ይጠሩ የነበሩትም አማልክት የተወለዱት ታኅሣሥ 25 ቀን ነው" (1ጵ 232)

ከዳን ብራውን በፊት የነበሩ አንዳንድ ጸሓፍትም፣ ክርስትና ከግሪካውያን **ምድበለ አማልክት በርካታ ሐሳቦችን ወስዶአል የሚል ክስ አሳቸው**። ለዚህ አባባል ተዘውትሮ በዋቢነት የሚጠቀሰው፣ "ድንግል ትወልዳለች" የሚሰው ሐሳብ የተወሰደው ከግሪካውያኑ አፈ ታሪክ ነው የሚለው ነው። ነገር ግን የግሪካውያኑን አፌ ታሪክ ቀረብ ብለን ስንመለከተው፣ ክርስትና "ድንግል ፀንሳ ወንድ ልጅ ወለደች" ከሚሰው ሐሳብ እጅግ የራቀ ነው። በግሪካውያኑ አፈ ታሪክ፣ ተባእት አማልክት ከሰማይ ወርደው ከሰው ሴት ልጆች ጋር ወሲባዋ **ግንኙነት በመፍ**ጠር፣ ሰውም አምላክም የሆኑ ፍጡራን ይፌጠ**ሩ እንደ ነ**በረ ይገልጻል። ነገር ግን ይህ ከክርስትና ትምህርት ጋር የሚመሳሰል አይደለም፣ ይኸውም (1) ኢየሱስ ክርስቶስ ሰው ከመሆኑም በፊት ዘላለማዊ አምሳክ የነበረ እንጂ፣ በምድራዊ ሕይወቱ ወቅት አምላክ የሆነ ወይም ሀልውናውን ያገኘ አይደለም። (2) ክርስትና፣ ኢየሱስ ክርስቶስ ከማርያም የተወለደው እግዚአብሔር ወይም አማልክት ከማርያም ጋር የግብረ ሥጋ ግንኙነት አድርገው ነው አይልም። (3) በጽሐፍ ቅዱስ እንደ ግሪካውያኑ የአማልክት ገድል፣ ኢየሱስ ክርስቶስ የሰውና የአምሳክ ቅልቅል ነው ወይም **ግ**ማሽ ሰው **ግማሽ ደግሞ አምሳክ ነው አይልም፤ ፍ**ጹም አምሳክ ፍጹም ሰው እንጂ (ኢየሱስ ክርስቶስ መቶ በመቶ አምላክ፣ መቶ በመቶ ሰው ነው):: (4) ልብ ልናደርገው የሚገባን ሌሳው ቀ**ኣ**ም ነገር፣ እንዚህ የግሪካውያኑ አፌ ታሪኮች ከመነገራቸው በርካታ መቶ ዓመታት በፊት ድንግል እንደምትፀንስ፣ ወንድ ልጅም እንደምትወልድ ትንቢት መነገሩን ነው (ኢሳይያስ 7÷14)። ምንም እንኳ በግሪካውያኑ አፌ ታሪክና በክርስትና ትምሀርት መካከል ዝርዝር በሆኑ **ጒዳዮች ሰፊ የሆነ ልዩነት** ቢኖርም፣ ድንግል ትፅንሳለች የሚለው ሐሳብ ቀዳማይ አመንጪ መጽሐፍ ቅዱስ እንጂ፣ የግሪካውያኑ የአማልክት አፌ ታሪክ አይደለም።

አንጻንድ የክርስትና ሃይማኖት ሐያስያን፣ በመጽሐፍ ቅዱስ ውስተ የምናገኛቸው አንጻንድ ተአምራዊ ዘገባዎች—ለምሳሌ ኢየሱስ ውሃውን ወደ ወይን ጠጅ መቀየሩ፣ በውሃ ላይ መሃዱ፣ ከሙታን መሃሣቱ—ከግሪካውያን የመድበለ አማልክት አፌ ታሪክ የተወሰዱ ናቸው የሚል ክስ አላቸው። ፕሮፌሰር ሮናልድ ናሽ፣ "ክርስትና በአረማውያን መድበለ አማልክት ተጽእኖ ሥር ወድቋልን?" በሚል ርእስ ያዘጋጁት ምሁራዊ ጽሑፍ፣ ይህ ትችት ተራ ውንጀሳ እንደ ሆነ ያሳየ ነው። ከርእሳችን *ጋ*ር በተዛ<mark>መደ መልኩ አንጻንድ ፍሬ</mark> ሐሳቦችን ከዚህ ጽሑፍ ሳይ በመውሰድ እንደሚከተለው አቀርባለሁ<sup>27</sup>:—

- o በክርስትናና በግሪክ አረማውያን ሃይማኖቶች መክከል አለ እየተባለ **የሚነገረው** ጕዳይ፣ ከሆነ ከሆነ በእጅጉ የተ*ጋ*ነነ ነው፣ አልያም ደግሞ ተራ ፈጠራ ነ**ው።** ለዘብተኛ አቋም ያሳቸው ምሁራን (ለምሳሌ "ጂሰስ ሴሚናር" በመባል የሚታወቀው ማኅበር አባሳት) በክርስትና ሃይማኖት ውስተ ተ**ትም ላይ** የሚውሉትን ቃሳት በመጠቀም፣ አረማዊ ሥርዐተ አምልኮዎች ከክርስትና አስትምህሮ ጋር ተመሳሳይ ትምህርት አሳቸው ይላሉ።
- o እንዚህ ከክርስትና ጋር ተመሳሳይነት አላቸው የሚባሉ አረሚዊ ሃይማኖቶችን አስመልክቶ የሚቀርቡት ማስረጃዎች ሁሉ፣ ከክርስትና ሃይማኖት ሦስት መቶ ዓመት በ34 የተዘጋጁ ናቸው። ስለዚህ በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ላይ የታዩት እንዚህ አረማዊ ሃይማኖቶች ከክርስትና ሃይማኖት ጋር ተመሳሳይ ትምህርት አሳቸው ስለዚህ የክርስትና ሃይማኖት ከአረማውያን ሃይማኖት ጋር ተመሳሳይ የሆነ አስተምህሮና ሥርዐት አለው ማለት ስሕተት ነው።

ፕሮፌሰር ናሽ በጽሑፋቸው፣ ስመ ጥር የሆኑትን የግሪክ **ጳንጳ እንዲሁም** የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ሊቅ ፕሮፌሰር ብሩስ <mark>ሜትዚገርን በርካታ ናሙናዊ</mark> ጥናቶችን በማቅረብ ከጥናቶቹ የተገኙትን ማጠቃለያዎች በዚህ መልኩ አቅርበዋቸዋል:—

o ከብዙ አንጻር ማየት እንደምንችለው፤ አረማዊ ሃይማኖቶች በክርስትና ላይ ተጽእኖአቸውን እንዳሳረፉ ሳይሆን፤ ክርስትና በእነዚህ ሃይማኖቶች አስተምሀሮና ሥርዐተ አምልኮ ላይ ከፍተኛ የሆነ ተጽእኖ እንዳስከተለ ነው። አረማዊ ሃይማኖቶቹ ይህን ያደርጉ የነበረበት ምክንያት፤ በወቅቱ ክርስትና የነበረውን ከፍተኛ ዕድገት መና ለማስቀረት ነው። ክርስትና ከእነርሱ አረማዊ ሃይማኖት ጋር ተመሳሳይ ስለሆነ ሰዎች የእነርሱን ሃይማኖት ከተው ክርስትናን እንዳይከተሉ ሲባል በአረማውያን ሃይማኖቶቹ ሆን ተብሎ የተካሂደ ዘመቻ ነው። የዚህም ዘመቻ ፊት አውራሪ የነበረው [በቤተ ክርስቲያን ታሪክ በስፋት እንደሚታወቀው] መናፍቁ ጁልያን ነው። ትንሣኤ ሙታንን አስመልክቶ በአረማውያኑ ሃይማኖትና በክርስትና መክከል ተመሳሳይነት አለ የሚለውን ጒዳይ በተመለከተ ፕሮፌሰር ናሽ እንዲሀ ይላሉ:—

• አረማውያኑ ሃይማኖቶች ትንሣኤ ሙታንን አስመልክቶ ያላቸው ትምሀርት የክርስትና ሃይማኖት ትንሣኤ ሙታንን ከሰበከ ከብዙ መቶ ዓመታት በኋላ የተጻፉ ናቸው። የአስሪስን፣ የአቲስን እንዲሁም የአዶኒስን ከሙታን መነሣት አስመልክቶ በአረማውያኑ ሃይማኖቶች የነበረው ትምሀርት ክርስትና የሙታንን ትንሣኤ ከሰበከ በኋላ፣ አረማውያኑ አስተምሀርአቸውን ከክርስትና ጋር ለማመሳሰል ሆነ ብለው የፈጠሩት ትምሀርት መሆኑ ብቻ ባይሆን፣ አረማውያኑ ሃይማኖቶች ክርስትና ስለኢየሱስ ክርስቶስ ትንሣኤ ከሚያስተምረው ትምሀርት ጋር የማይመሳሰሉ ናቸው። ለምሳሌ ኢሲስ የተባለ አምላክ የአሰሪስን ሙት አካል ሲሰበስብ፣ አሰሪስ፣ "ከምድር በታች በሚገኘው" ዓለም ላይ አምላክ ሆነ። ይሀን ታሪክ ወስዶ ይሀ ታሪክ ከኢየሱስ ክርስቶስ የትንሣኤ ታሪክ ጋር ይመሳሰላል ግለት ፍጹም ስሕተት ነው።

ከዚህ የምንማረው ቀሩም ነገር አንደኛ፤ እነዚህ አረማውያን ሃይማኖቶች ትንሣኤ የሚሰውን መጽሐፍ ቅዱሳዊ ቃል የተጠቀሙት መጽሐፍ ቅዱስ ስለ ትንሣኤ ትምህርት ከሚያስተምረው ትምህርት ጋር በማይዛመድ መልኩ እንደ ሆነ ነው። በክርስትና አስተምህሮ ትንሣኤ ሙታን የአካል/የሥጋ እንጂ የመንፈስ እንዳልሆነ ልብ ይሏል። ሁለተኛ፤ አስሪስ፤ አዶናይስ፤ ዳዮኒሰስ ወዘተ አስመልክቶ ያለው ታሪክ መጽሐፍ ቅዱስ ከተጻፈ ከብዙ ዓመት በኋላ የተዘጋጁ አፈ ታሪኮች ናቸው። ስለዚህ መጽሐፍ ቅዱስ አስተምህሮውን ከአነርሱ ቀዳ ማለት አይቻልም—እነርሱ ከመጽሐፍ ቅዱስ ቀዱ እንጂ (በዝርዝር ሐሳብ ላይ

ዶ/ር ሮናልድ ናሽ፣ "ወንጌልና ግሪካውያን" በሚል ርእስ *መ*ጽሐፍ አዘ*ጋ*ጅተዋል በዚህ ጕዳይ ሳይ ሰፊ ማብራሪያ የሚፈልጉ ሰዎች ቢያነቡት ትልት ትምሀርት እንደሚያገኙበት እሙን ነው።

# 3. መጽሐፍ ትዱስ ተአማኒነት የሌለው ሰነድ ነውን?

- o "ሙጽሐፍ ትጹስ የሰው ሥራ እንጂ የአምላክ ሥራ አይደስም" (ገጽ 231)
- o "የአዲስ ኪዳን ምስክርነት ስሕተት ነው" (ነጽ 345)
- o "አዲስ ኪዳን መሠረቱን የመሠረተው በፈጠራ ላይ ነው" (ንጽ 345)

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> Ron Nash, "Was the New Testament Influenced by Pagan Religions," Christian Research Journal, August 1994.

o "ምጽሐፍ ትጹስ በበርካታ **ጽን**ጵዎች ተተርጒሞአል፣ ተስታካ**ክስ**-አል እንዲሁም ተጨምሮበታል፤ ታሪክ የሚነገሪን መጽሐፍ ቅዱስን በተመለከተ ተላማኒነት ያለው አንዳችም ተንታዊ ትጅ እንደሌለው **ነው" (ንጽ** 231)

ዳን ብራውን መጽሐፍ ቅዱስ የሰው አልያም የእ**ግ**ዚአብሔር የሥራ **ው**ጤት ነው ይሳል። ነገር ግን መጽሐፍ ቅዱስ የእግዚአብሔር ቃል ብቻ ነው ግለት ስሕተት እንደ ሆነው ሁሉ— ጽንፈኝነት ነውና፣ መጽሐፍ ቅዱስ የሰው ቃል ብቻ ነው ማለትም ስሕተት ነው—ለዘብተኝነት ነውና። መጽሐፍ ቅዱስ የእግዚአብሔር እስትንፋሳዊ ቃል ነው ሲባል፣ የመልእክቱ ባለቤት እግዚአብሔር ቢሆንም፣ ሰዎች በዝግጅቱ ውስጥ ተካፋዮች ናቸው ማለት ነው። ትዱሳን ሰዎች በእግዚአብሔር መን**ፈስ መሪነት የጻፉት** (2**ጴተሮስ** 1+21) የእግዚአብሔር እስትንፋሳዊ ቃል ነው (2 ጢሞቴዎስ 3+16፤ **ራበራው ያን** 4+12)።

መጽሐፍ ቅዱስ መለኮታዊ መ**ግለ**ተ ነው የሚለው ሐሳብ መሠረታ**ዊ ነተ**ብ ነው። ከአብራሂ ኅሊና ዘመን (Enlightenment) ጀምሮ፣ መጽሐፍ ቅዱስ ሰዎች እግዚአብሔርን በተመለከተ ያላቸው የንቃተ ኅሊና ዕድባት የሚታደብት ማጽሐፍ ነው ብለው ስለሚያስቡ፣ እንደ ማናቸውም ዐይነ**ት** *ማጽሐ***ፍ** አድርገው ሊያጠኑት ምክረዋል። በዳን ብራውን መጽሐፍም ውስታ ይኘው ጕዳይ በጕልሕ ሲንአባሪት ይታያል። *ዳ*ን ብራውን፣ **ቆ**ስጠንጢኖስ "አዲስ ምጽሐፍ ቅዱስ" ለማዘ*ጋ*ጀት ሲል የኖስቲክ ወንጌሳትን. በማውጣት የማቴ**ዎ**ስ፣ የማርቆስ፣ የሱቃስንና የዮሐንስ ወንጌሳትን አስገብቶአል የሚል ሐሳብ አለው። ነገር ግን ዳን ብራውን መጠየት ያለበት መሠረታዊው ተሩም ነገር፣ ቤተ ክርስቲያን እንዚህን ወንጌሳት የአምሳክ ቃል ናቸው ብላ አያመነች "ተጨምሮ፣ ተቀንሶና ተክልሶ" የተሰጣትን መጽሐፍ እንዴት በአሽታ ተቀበለችው? የሚለው ነው። ስደትና መከራን ፈርታ ነውን? በተለይ ከአንደኛው እስከ ሦስተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ድረስ መከራና ክርስትና ተነጣተለው አያውቁምና::

ቅዱሳት *መ*ጻሕፍት "አልተበረዙም አልተከለሱም" የምንለው <del>ውፍን</del> በሆን ሁኔታ አይደለም። እጅግ ተንታዊና ተአማኒነት ያላቸውን መጻሕፍት መሠረት አድርገን እንጂ። ስለዚህ አሉ የሚባሉ ተንታዊ ሰነዶችን ሁሉ በተቻለን ወቅም ሁሉ እንመረምራለን—ምንም ይሁኑ ምን—እውንቱንም ደግሞ እንቀበሳለን።

አራቱ ወንጌሳትም ሆኑ የተቀሩት የሐዲስ ኪ*ዳን መጻሕፍት ተአ*ማኒነት አሳቸው ያልንበት ዋንኛው ምክንያት፣ አዋልድ መጻሕፍት ሁሉ ከቀኖናዊ

መጻሕፍቱ ጋር ሲነጻጸሩ ጥንታዊ አለመሆናቸው እንዲያውም ከክርስትና ጋር የሚጣረሰው የኖስቲክ አስተምሀሮና ቀደምት የኑፋቄ ትምሀርቶችን የይዙ በመሆናቸው ነው። ዳን ብራውን የናግ ሐማዲና የሙት ባሕር ጥቅሎች፣ "ቀደምት የሆኑ የክርስትና ጽሑፎች ናቸው" (ገጽ 231) የሚለው አነጋገሩ ሁሉት መሠረታዊ ችግሮች አሉበት፣ አንደኛው ቀደምት አይደሉም ሁለተኛው ክርስቲያናዊ ጽሑፎች አይደሉም። የሙት ባሕር ጥቅሎች ደግሞ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ሳይሆኑ፣ የብሉይ ኪዳን መጻሕፍት ናቸው::

*ጻን ብራውን ብቻ ሳይሆን አንዳንድ የሃይማኖት ክፍሎችም መጽሐፍ ቅዱስ* መሠረቱን የጣለባቸው ጥንታዊ ቅጆች ተኣማኒነት የሳቸውም እንዲሁም **መጽሐ**ፍ ቅዱስ ከእንዚሀ ጥንታዊ ጽሑፎች ወደ ተለያዩ ቋንቋዎች በትክክል ስለማይተሬጐም ዛሬ በሰዎች እጅ ያለው መጽሐፍ ቅዱስ ትክክል አይደለም **የሚል** አስተያየት በብዛት ሲሰጡ ይደ*መጣ*ል።

ቅዱስ መጻሕፍት እንዲሁም ዘመነኞቹን ትርጒሞች ከተንታዊ ቅጆች ጋር **ማንጻጸር ነው**። ይህን ተያቄ የሚጠይቁ በርካታ ሰዎች ተያቄውን መጠ **የቃቸውን እንጂ ልዩነት ነው ለሚ**ሏቸው ጒዳዮች አንዳችም ማስረጃ ሲያቀርቡ አይታይም። ወንጌሳትን በተመለከተ ብቻ፣ ሁለት ሺህ ሦስት መቶ የሚሆኑ እጅግ ተንታዊና ተአማኒነት ያሳቸው ቅጆች ዛሬ በጃችን ሳይ አሉ። እንዚሀን ተንታዊ ቅጆች እርስ በርሳቸው ስናነጻጽር ልዩነት የምናገኘው በሚከተሉት ሁለት ክፍሎች ላይ ብቻ ነው፣ ይኸውም ማርቆስ 16÷9-20፣ ዮሐንስ 7÷53-8÷11። እጅግ ተንታዊና ተአማኒነት ያሳቸው የግሪክ ቅጆች ማርቆስ 16÷9-20 ያለው ክፍል የሌላቸው ሲሆን፣ በአንዳንድ የግሪክ ቅጆች ላይ ግን ክፍሉ ተገኝቶአል። ሊቃውንት የእንዚህን ክፍሎች ሰዋስዋዊ አወቃቀር፣ ዕረፍተ *ነገር አ*ሰካክ፣ የቃላት አመራሪጥ እንዲሁም የነገረ መለኮት አስተምሀሮ ከተቀረው ከማርቆስ ወንጌል ክፍሎች .ጋር በማነጻጸር ክፍሉ ምናልባት የማርቆስ ወንጌል ክፍል ሳይሆን ይችላል የሚል አስተያየት አሳቸው። ዮሐንስ 7÷53-8÷11 ክፍል በተመለከተ ደማሞ፣ እጅማ ጥንታዊና ተአማኒነት ያላቸው የግሪክ ቅጆች ይሀን ክፍል የማይጨምሩ ሲሆን፣ አንዳንድ ቅጆች ደግሞ ታሪኩን መዝግበውት የሚገኙት ሉቃስ ወንጌል 21÷38 በኋላ ነው። ይሀ ጒዳይም በአማርኞቹ ቅጆች **የግርጌ ማ**ስታወሻ ሳይ ሰፍሮ ይገኛል (ለምሳሌ አዲሱ *መ*ደበኛ ትርጒም እንዲሁም 1980 ትርጒምን ይመልከቱ)።

ከዚህ በተረፌ እጅግ ጥቃቅን የሆኑ የቃላትና የሰዋስሙ ልዩንቶች በተቂት ስፍራዎች ላይ ታይቷል። ይህም ጉዳይ ምንባባዊ ሐስ (textual criticism)

በሚባለው ጥንታዊ ጽሑፎችን ማነጻጸሪያ መርሖ የቃላትና የሰዋስው ልዩነቱን ማስታሪቅ ይቻላል (ለምሳሌ የክፍሉን ዐውድ በመመልከት ለክፍሉ ትምህርት ትክክልኛ የሆነው ሰዋስው ወይም ቃል መወሰን)። አብዛኞቹ የአማርኛ ቅጆች እነዚህ ልዩነቶች በተከውተባቸው ቦታዎች ሁሉ ሳይ፣ "አንጻንድ የጥንት ቅጆች ——ይሳሉ" ወይም "——የሚለውን ቃል ይጠቀማሉ" በማለት ልዩነቱን በማርጌ ማስታወሻ ሳይ አመሳክተዋል (ለምሳሌ አዲሱ መደበኛ ትርጒም እንዲሁም 1980 ትርጒምን ይመልከቱ)። ከዚህ በተረፈ በወንጌላቱ ሳይም ሆነ በሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ሳይ የታየ አንጻችም ልዩነት የለም።

ሊቃውንት እጅግ ጥንታዊና ተአማኒነት ያላቸው የሐዲስ ኪዳን ቅጆችና በአጃችን ላይ ባሉት የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት መካካል 97-99% አንድነት አለ የሚሉት ለዚሁ ነው (1-3% የሚሆነው ልዩነት የተከሠተው ከላይ በዘረዘርናቸው ምክንያቶች እንደ ሆነ ልብ ይሏል)። ታዲያ በዚህ ልዩነት ምክንያት የሐዲስ ኪዳን መሠረታዊ አስተምሀሮ ተቀይሯል ማለት ይቻላልን? በጥንት ቅጆች ላይ ይህ ዐይነቱ አንድነት ሊታይ የቻለበት ዋነኛው ምክንያት፣ ቅጆቹን የሚያባዙ ጸሓፍት ቃሉ የእግዚአብሔር ቃል ነው፣ ቃሉን መለወጥ የእግዚአብሔርን ቃል መለወጥ ነው የሚል ጽኑ እምነት ስለነበራቸው እንደ ሆነ ሊቃውንት ይስማማሉ።

እንደ ክርስትና ትምሀርት መጽሐፍ ቅዱስ እስትንፋስ መለኮት/አልዎተ አግዚአብሔር ነው። ይሀ ምን ማለት እንደ ሆነ በአጭፍ ሳብራራ፤ መጽሐፍ ቅዱስ ቅዱሳን ሰዎች "በመንፌስ ቅዱስ ተነድተው" የጻፉት መጽሐፍ ነው (2ጴጥሮስ 1÷21)። "ተነድተው" የሚለው ቃል የሚያስታውሰን በጥንት ዘመን የነበረውን መርከብ ነው። በጥንት ዘመን የነበሩ መርከቦች ሞተር ስላልነበራቸው፤ የሚንቀሳቀሱት በንፋስ ጎይል ነበር። ካፒቴኑ የንፋስ መቀበያውን ወደ ተፈለገው አቅጣጫ ያስተካክለዋል ንፋሱ ደግሞ መርከቢቱን እየገሩ ካፒቴኑ ወደ ፈለገው ስፍራ ይወስዳታል። ንፋሱ በበረታ ጊዜ ግን መርከቢ የምትሃደው ካፒቴኑ ወደ ፈለገው ስፍራ ሳይሆን፤ ንፋሱ ወደ በረታበት አቅጣጫ ነው። በዚህ ሁኔታ ውስጥ መርከቢን የሚንዳት እንዲሁም አቅጣጫዋን የሚወስነው ንፋሱ ነው። ("ተነድተው" የሚለው ቃል ከመርከብ ጋር በተገናኝ መልኩ ጥቅም ላይ የዋለበትን ሁኔታ ከሚከተለው ክፍል ይመለከቷል ሐዋርያት ሥራ 27÷15-17)።

መጽሐፍ ቅዱስን፣ ቅዱሳን ሰዎች በመንፌስ ቅዱስ "ተ<mark>ነድተው" ጻ**ፉት ሲባል፣** ቅዱሳን ሰዎች መጽሐፍ ቅዱስን ለመጻፍ ብዕራቸውን ሲያነ<mark>ሡ እግዚአብሔር</mark></mark> ማለት የፌስገውን ነገር በመንፌስ ቅዱስ መሪነት/ሹፌርነት እንዲሁም በጸሓፍያኑ ብዕር በኩል የመልእክቱን አቅጣጫ የወሰነው ራሱ እግዚአብሔር ነው ማለት ነው። ስለዚህ የመጽሐፍ ቅዱስ ቀዳማይ አመንጪ ራሱ እግዚአብሔር ነው። ጸሓፍያኑ የመልእክቱን የቃላት አመራረጥ፣ የዐረፍተ ነገር ራሱ እግዚአብሔር ነው። በተጨማሪም የአዲስ ኪዳን ጸሓፍያን ለመልእክቶቻቸው እውነትነት የዐይን ምስክሮች ናቸው። የክርስቶስን ምድራዊ (2፟፟፟ጁፕሮስ 1÷16፣ 1ዮሐንስ 1÷1)። በዚህ ሂደት ውስፕ ጸሓፍያኑ መልእክታቸው ከእግዚአብሔር መሆኑን ተገንዝበው ነበር (1ቆሮንቶስ 2÷3፣ 1ተሰሎንቄ 2÷13)። ኢየሱስ፣ ሐዋርያቱን እኔ የምልክው መንፌስ ቅዱስ ያስተምራችኋል እንዲሁም ወደ እውነት ሁሉ ይመራችኋል ሲል ቃል ገብቶላቸው ነበር

ይህ እውነት ከሆነ፣ ዳን ብራውን አዲስ ኪዳንን አስመልክቶ የሰነዘረው ትችት እንዴት ይታያል የሚለውን ጒዳይ ወደ መመርመሩ ደግሞ እንዝለት።

ምንም እንኳ ዳን ብራውን መጽሐፍ ቅጹስ ተበርዞአል፣ ተከልሶአል ቢለንም በርካታ የሆኑ ማስረጃዎች ይህ ሐሰት እንደ ሆነ ይገልጻሉ። መጽሐፍ ቅዱስ በተለያዩ ቋንቋዎች ቢተረጐምም፣ በኵረ ጽሑፉ/አናት ቋንቋው ዕብራይስጥና (የብሎይ ኪዳን መጻሕፍት) ግሪክ (የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት) ነው። ጥንታዊና ተአማኒነት አላቸው የሚባሉ የዕብራይስጥና የግሪክ ቅጆች ዛሬም በእጃችን አሉ። ከእነዚህ ከአምስት ሺህ የሚበልጡ (5,000) ክሬልና ሙሉ የአዲስ ኪዳን ጥንታዊ የግሪክ ጽሑፎች ውስጥ ለናሙና ያህል ጥቂቶችን ላቅርብ:—

- o ቼስተር ቤቲ (P45) በመባል የሚታውቀው የፓፒሪስ ጽሑፍ በሦስተኛው መቶ ክፍስ ዘመን ላይ የተዘጋጀ ሲሆን፣ አራቱ ወንጌሳትንና የሐዋርያት ሥራን ይዞአል።
- ቼስተር ቤተ (P46) በመባል የሚታውቀው የኃፕረስ ጽሑፍ በሁለተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ላይ የተዘጋጀ ሲሆን፤ ከዕብራውያንና ከመልአክታተ ምኃቤዎች በስተቀር ሁሉንም የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ይዞአል።
- o ቼስተር ቤቲ (P47) የፓፒሪስ ጽሑፍ በሁለተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ላይ የተዘጋጀ ሲሆን፣ ራአይ 9÷10·17÷2 ያለውን ክፍል ይሆአል።
- o የቦድሜር የጋግረስ ጽሑፍ (P66) በሁለተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ሳይ የተዘጋጀ ሲሆን፣ መጽሐፉ የዮሐንስ ወንጌልን የደዘ ነው።

- የቦድሜር የፓፒሬስ ጽሑፍ (P75) በሦስተኛው መቶ ክፍለ ዘመን
   ሳይ የተዘጋጀ ሲሆን፣ መጽሐት የዮሐንስንና የሎቃስ ወንጌልን
   የያዘ ነው።
- o የሳይናቲክስ የብራና ተቅል **በአራተኛው** *ማ***ቶ ክፍለ ዘመን ላይ** የተዘ*ጋ*ጀ ሲሆን፣ ሁሉንም የሐዲስ ኪዳን **ማጻሕፍት ይዞአል**።
- o የቫቲካነስ የብራና ተቅል በአራተ**ኛው መቶ ክፍለ ዘመን ሳይ** የተዘ*ጋ*ጀ ሲሆን፣ ዕብራውያን 9÷14 **ጀምሮ ያለው ክፍል** እንዲሁም መልክታተ ምጋ**ቤ፣ ፊልሞና እንዲሁም የዮሐንስ** ራአይ ባይጨምርም እንኳ የተቀሩትን የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ይዞአል።
- o የእስክንድርያ የብራና ተ**ትል በአምስተኛው ማቶ ክፍለ ዘማን፣** አብዛኞቹን የአዲስ ኪዳን **ማጻ**ሕፍት ይ**ዞአል**።
- o የዋሽንግቶንያነስ የብራና ተ**ት**ል በ<mark>አምስተኛው መቶ ክፍለ ዘመን፣</mark> አራቱን ወንጌሳት የያዘ ነው።
- o የኤፍሬም ሪስክሪብሽን የብራና ተቅል በ<mark>አምስተኛው መቶ ክፍ</mark>ለ ዘመን፣ ከሁለተኛ ዮሐንስና ከሁለተኛ ተሰሎ**ንቄ** በስተቀር ሁሉንም የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ይዞ<mark>አል</mark>።
- o የቨልጌት ቅጅ (አራተኛው ክፍለ ዘመን)፣ የሱርስቱ ቅጅ (ሁለተኛው ክፍለ ዘመን)፣ የኮፐቲኩ ቅጅ (ሦስተኛው ክፍለ ዘመን)፣ የአርሚንያውያን ቅጅ (አምስተኛው ክፍለ ዘመን)፣ የጆርጅያውያን ቅጅ (ሦስተኛው ክፍለ ዘመን)።

ከዚህ በተጨማሪ ከሰማኒያ ስድስት ሺህ (86,000) በላይ የአዲስ **ኪዳን ጥቅሶች** የቤተ ክርስቲያን አባቶች በጻ**ዾ**ቸው ጽሑፎች ላይ፣ የቤተ ክርስቲያን ሥርዐተ አምልከ መጻሕፍት ወዘተ ላይ ተጠቅሶ ይገኛል። ከእንዚህም ውስጥ አብዛኞቹ ከ150 ዓ.ም እስከ 200 ዓ.ም ላይ የተጻፉ ናቸው።

በ1947 ዓ.ም ሳይ፣ ልዩ ስሙ ቀኣምራን በተባለ ቦታ የተገኙት የሙት ባሕር ጥቅሎች እጅግ ጥንታዊ ድርሳናት ናቸው። ለምሳሌ እንዚህ ጥቅሎች ከመገኘታቸው በፊት በአጃችን ሳይ ከንበረው ጥቅል የሙት ባሕር ጥቅሎ የብሎይ ኪዳን ቅጁ፣ በአንድ ሺህ ዓመት የሚቀድም ነው። በጥንት ጊዜ እንዚህ ቅጆች ይገለበጡ የንበረው በእጅ ጽሑፍ ስለንበር፣ በአንዳንድ ስፍራዎች ሳይ የቀኣጥር ልዩነት ተስተውሎአል። ነገር ግን ይህ ጥቅል ጥንታዊ ናቸው ይባሎ ከንበሩት የብሎይ ኪዳን ቅጆች ጋር ሲነጻጸር አንዳችም ልዩነት የለውም። ከሙት ባሀር ጥቅል የምንማረው መሠረታዊው ነጥብ፣ በአጃችን ሳይ ያሉት የዕብራይስጥና የማሪክ ቅጆች በከፍተኛ ጥንቃቄ እንደ ተቀዱ የሚገልጽ ነው።

## 4. የአዲስ ኪዳንን መጻሕፍት ቀላተር የወሰነው ንጉሥ ቀስጠንጢኖስ ነውን?

- o "ዘመንኛውን መጽሐፍ ትዱስ ያስባሰበቡትና የአርትኦት ሥራውን የሥናት የፖለቲካ ዐሳማ የነበራቸውና ኀይላቸውን ለማጠናከር ፍላጎት የነበራቸው ሰዎች ናቸው" (1ጽ 234)
- "ቀስጠንጢኖስ አዲስ መጽሐፍ ትዱስ እንዲዘጋጅ ሰዎችን በመሾምና አስፈላጊውን ወጪ በመሸፈን እንዲሁም የክርስቶስን ሰብአዊነት የሚናንሩትን የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት በማውጣትና ኢየሱስ መለኮት ተምስ ነው የሚሉትን መጻሕፍት ኢየሱስ አምሳክ ነው እንዲሉ አድርጓል። በአንጻሩ ጥንታውያን የሆኑት ወንጌሎች በሕግ እንዲታንዱ፣ ከያሉበት ስፍራ እንዲሰበሰቡ እንዲሁም እንዲቃጠሉ ተደርገዋል" (ንጵ 234)
- o "የተንቷ ቤተ ክርስቲያን፣ ሟች የሆነው ነቢዩ ኢየሱስ መለኮት ነው የሚለውን ለማሳመን ስትል የኢየሱስን ምድራዊ ሕይወት የሚገልጹትን ክፍሎች ከመጽሐፍ ቅዱስ ውስጥ እንዲወጡ አድርጋለች" (ንጽ 244)
- o "በክርስትና ውስተ የምናገኘው ትልቁ ተቃርኖ፣ ዛሬ የምናውቀውን መጽሐፍ ቅዱስ አሁን ባለው መልኩ ያሰባሰበው አረማዊው የሮማ ንጉሥ ነገሥት ነው" (ገጽ 313)::

እንደ ዳ ቬንቺ ኮድ መጽሐፍ ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ በሺህ የሚቈጠሩ የኖስቲክ መጻሕፍትን ወደ ጉን በመተው፣ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍትን ቀኖና<sup>28</sup> ወስኖአል። "በክርስትና ውስተ የምናባኘው ትልቁ ተቃርኖ፣ ዛሬ የምናውቀውን መጽሐፍ ቅዱስ አሁን ባለው መልኩ ያሰባሰበው አረማዊው የሮማ ንጉሠ ነገሥት ነው" (ገጽ 313)።

አስደናቂው የታሪክ እውነታ ግን የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ቀኖና የተጠ ናቀቀው፤ ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ ከብዙ ዓመታት በፊት ነው። ለዚህ ትልቁ ግስረጃ በሁለተኛው መቶ ክፍለ ዘመን የተጻፈውና በ1740 ዓ.ም የታተመው

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> የሐዲስ ኪዳን ቀኖና መጻሕፍት የሚባሉት፣ ከቡሉይ ኪዳን መጻሕፍት ጋር በመሆን፤ የክርስቲያን ቅዱሳት መጻሕፍት ዝርዝር ውስቱ የተካታቱት መጻሕፍት ናቸው::

የሙራቶሪያን ብተስጣሽ ጽሑፍ (Muratorian fragment) ነው። ይህ ብተስጣሽ ጽሑፍ፣ አራቱን ወንጌላት (ምንም እንኳ የመጀመሪያዎቹ ሁለት መጻሕፍት እንዳይሆኑ ሆነው ስለተበጣጠሱ ለንትመት ባይበቀም)፣ የሐዋርያት ሥራን፣ 13 የሐዋርያው ጳውሎስ መልእክቶች፣ 3 የዮሐንስ መልእክቶች፣ የይሁዳ መልእክት፣ የዮሐንስ ራእይ የያዘ ሲሆን፣ አንድም የኖስቲክ መጽሐፍ አላካተተም።

የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ቀኖና የተጠናቀቀው (አሁን በእጃችን ላይ ያሉት የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት የእግዚአብሔር ቃልነታቸው በሐዋርያቱና በቤተ ክርስቲያን ተቀባይነት ያገኘው) የሮማው ቄሳር ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ (ምናልባትም የቆስጠንጢኖስ እንዥላት እንጅላት ከመወለዳቸው) በፌት ሲሆን፤ እንዚህ መጻሕፍት ተጽፌው የተጠናቀቁት፤ በመጀመሪያው መቶ ክፍለ ዘመን መጨረሻ ላይ ነው። የሮማው ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ፤ በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ላይ የምናገኘው ሰው መሆኑን ልብ ይሏል።

ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ በፊት የነበሩ የቤተ ክርስቲያን አበው፤ ወንጌሳት አራት ብቻ መሆናቸውን—ማቴዎስ፤ ማርቆስ፤ ሎቃስ፤ ዮሐንቡ—ጽፌዋል። ለምሳሌ ሔሬኔዎስ፤ "የወንጌሳት ቀላተር አሁን ካለው ቀላተር ሊቀንስም ሆነ ሊጨምር አይችልም...ቤተ ክርስቲያን በየቦታው ብትሠራጭም እንኳ፤ በአንድ መንፌስ የተጻፉ አራት ወንጌሳት አሉ" (III. xi. 8; Ante-Nicene Fathers, 1:428)።

ሐዋርያው ጳውሎስ መልእክቶቹ ቃለ እግዚአብሔር ከመሆናቸው የተነሣ ሥልጣናዊ ቃል እንደ ሆኑ ከማስገንዘቡም በላይ (1ቆሮንቶስ 14÷37፥ 1ተሰሎንቄ 2÷13) ሐዋርያው ጴተሮስ ራሱ የጳውሎስ መልእክቶች ቅዱሳት መጻሕፍት እንደ ሆኑ አስታውቆአል (2ጴተሮስ 3÷16)። ከግማሽ በላይ የሆኑትን የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት የጻፈው ሐዋርያው ጳውሎስ ነው። ይህ ማለት ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ ከሁለት መቶ ዓመት በፊት ማለት ነው። ይህ ደግሞ የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ቀኖና የተጠናቀቀው ከቆስጠንጢኖስ ዘመን በፊት እንደ ሆነ የሚያሳይ ነው።

በታሪክ እንደ ሚታወቀው ምርቅያን (Marcion) የተባለው መናፍቅ የብሎይ ኪዳኑ እግዚአብሔርና የአዲስ ኪዳኑ እግዚኦ**ሕ**ቬር የተለያዩ ስለሆኑ <mark>በአዲስ</mark> ኪዳን ውስተ ብሉያትን የሚያጣቅሱ ክፍሎች መውጣት አለባቸው **የሚል** ትምሀርት ማስተማር ስለጀመሪ፣ ቤተ ክርስቲያን የእግዚአብሔር ቃል **ናቸው**  **የምትሳቸውን መጻ**ሕፍት ይፋ ማድሪግ ስለነበረባት ቀድሞውኑ ቀኖናነታቸው የተሪ*ጋ*ገጠሳቸውን መጽሐፍት እንደምትቀበል ይፋ አደረገች።

እንዚሀን የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት በቀኖና ውስጥ ሰማካተት ከመሠረታዊ መስፈርቶች መኽል የሚከተሉት ቀዳሚውን ስፍራ ይይዛሉ:—

- 1. መጽሐፉ የተጻፈው ወይም የተሰበሰበው ዕውቅና ባለው ነቢይ ነውን? ለዚህ መስፈርት ምክንያቱ የእግዚአብሔር ቃል በእግዚአብሔር ማንፌስ መሪነት የሚጻፍ ከሆነ፣ ጸሓፊው የእግዚአብሔር ሰው መሆን የግድ ስላለበት ነው (ዘዳግም 18÷18፣ 2ጴፐሮስ 1÷20-21፣ ገላትያ 1÷1-24)።
- 2. መጽሐፉ ሥልጣናዊ ነውን? ይህ ማለት ሰዎች ኢየሱስ በሚያስተምርበት ጊዜ ትምህርቱ በሰዎች ልብ የነበረው ቦታ (ማርቆስ 1÷22) ያህል መጽሐፉ አለውን እንደ ማለት ነው። በሌሳ አባባል ስናስቀምጠው መጽሐፉን፣ "የሠራዊት ጌታ እግዚአብሔር እንዲህ ይሳል" ልንለው እንችሳለንን እንደ ማለት ነው።
- 3. መጽሐፉ ቀድሞ ስለ እግዚአብሔር ከሚታወቀው እውነት እንዲሁም አስተምህሮ ጋር ይጣጣማልን? የቤሪያ ሰዎች የጳውሎስን ትምህርት እውነተኝነት ይመሪምሩ የነበረው (ሐዋርያት ሥሪ 17÷11)፣ ትምህርቱ ከብሉይ ኪዳን መጸሕፍት ጋር ይጣጣማል የሚለው ጕዳይ የጳውሎስን ተምሀርት እውነተኝነት ያሳያል በሚለው ሚዛን ነው። እግዚአብሔር በአንድ ወቅት የተናገረውን ነገር በሌላ ጊዜ አያተፍምና።
- 4. መጽሐፉ ስለእግዚአብሔር ንይል ማስረጃ ይሰጣልን? በአንባቢው ልብ ውስጥ የእግዚአብሔርን የለዋጭነት ንይል የማያሳይ ጽሑፍ ከእግዚአብሔር ነው ተብሎ ሰለማይታሰብ ነው። የእግዚአብሔር ቃል ሕያውና የሚሠራ ነው (ዕብራውያን 4÷12)። የእግዚአብሔር ቃል የለዋጭነት ንይል አለው (2ጢሞቴዎስ 3÷16-17)። ሕይወትን መለወጥ የእግዚአብሔር ዐይነተኛ ባሕርይ ነው።
- 5. መጽሐፉ በእግዚአብሔር ሰዎች ዘንድ ተቀባይነት አግኝቶአልን? በዘመነ ብሎይ የሙሴ መጻሕፍት በቃል ኪዳኑ ታቦት ውስጥ እንዲቀመጡ ተደርጎ ነበር (ዘዳግም 31÷24-26)። የኢያሱም መጽሐፍ በኪዳኑ ታቦት ውስጥ እንዲቀመጥ ተደርጎ ነበር (ኢየሱ 24÷26)። በአዲስ ኪዳን፣ አውሎስ የተሰሎንቄ ክርስቲያኖች የሐዋርያቱን መልአክት እንደ እግዚአብሔር ቃል በመቀበላቸው አመስግኖአቸዋል (1 ተሰሎንቄ 2÷13)። የጳውሎስ መልአክቶች በወቅቱ በነበሩት በቤተ ክርስቲያን

ዘንድ በዟሪ ደብዳቤ ተደርጎ ይነበብ ነበር (ቈሳስይስ 4+16፣ 1ተሰሎንቄ 5+27)። የእግዚአብሔር ሰዎች፣ የእግዚአብሔርን ቃል በመንፈስ ትዱስ መሪነት መጻፉን፣ በእነርሱ የሚኖረው መንፈስ ትዱስ ያረጋግጥሳቸዋል።

ለተወሰኑ ጊዜያት ያከራክሩና ትክክልኝንታቸው ሲመረመር የቆዩ መጻሕፍት ነበሩ: እነዚሀም የዕብራውያን መልእክት፣ የያዕቆብ መልእክት፣ 2ጴተሮስ፣ 2 እና 3 ዮሐንስ፣ የይሁ*ጻ መ*ልእክት እንዲሁም ዮሐንስ ራ**አይ**። የዕብራውያን መልእክት ያከራክር የነበረው፣ ጸሓፊው ማነው በሚለው ጒዳይ ነበረ፤ **ነገር** 7ን በኋሳ በሐዋርያቱ ሥልጣን ተቀባይነት ሊያገኝ ችሏል። **የያዕቆብ** መልእክት ድኅነት በእምነት ብቻ ይገኛል ከሚሉት ከጳውሎስ **መልእክቶች** *ጋር ይጋ*ጭ ይሆንን በሚል ተናት ሲካሄድበት ቆይቶአል። ሁለተ**ኛ ጴተሮስ** ሊያከራክር የቻለው፣ የመልእክቱ ሥነ ጽሑፋዊ ይዘት ከአንደኛ **ጴተሮስ** ይለያል በሚል ነበር። ነገር ግን ጴጥሮስ መልእክቱን የጻፈው በሌሳ ጸሓፌ በኩል መሆኑ ከተረጋገጠ በኋሳ (1 ጴዋሮስ 5÷12) ሥነ ጽሑ**ፋዊ ይዘቱን** አስመልክቶ የነበረው ክርክር መፍትሔ አገኘ። ሁለተኛና **ሦስተኛ ዮሐንስ** ሊያከራክር የቻለው የመልእክቱ ጸሓፊ "ሐዋርያ" ተብሎ ሳይ**ሆን "ሽግንሌ"** ተብሎ የመቅረቡ ጒዳይ ነበር። ነገር ግን ጴጥሮስ ራሱ ሐዋርያ ሆኖ ሳለ "ሽማግሌ" ተብሎ የቀረበበት ሁኔታ አለ (1 ጴጥሮስ 5÷1)። ስለዚህ አንዳንድ ጊዜ ሐዋርያነት ሥልጣናቸውን አንዳንዴ ደግሞ ዕድሜያቸውን የሚያሳይ ስለሆነ ይህ ተቃርኖ ያለበት ጒዳይ አይደለም በሚል ተቀባይነት ሊያገኝ ችሷል። የይሁ*ዳ መጽሐፍ ጥያቄ ሳይ የወደቀው ደግሞ መጽሐ<mark>ት ቀኖናዊ</mark>* ያልሆነ መጽሐፍ ማለትም የሔኖክን መጽሐፍ በዋቢነት ጠቅሶ<mark>አል በሚል</mark> ነበር። ነገር ግን ጳውሎስም አ**ረማዊ የሆነ በለትኔ ለትም**ሀር*ቱ ማጠ*ናከሪ*ያነት* የጠቀሰበት ሁኔታ መኖሩ (ሐዋርያት ሥራ 17÷28፣ ቲቶ 1÷12)፣ ቀሩም ነገሩ በዋቢነት የሚጠቀሰው መጽሐፍ ሳይሆን <mark>እው</mark>ነታው ነው በሚል፣ ተቀባይነት እንዲያገኝ ተደርጎአል። በተ**ጨማሪም የይሁዳ ምጽሐፍ በተንት** ክርስቲያኖች ተቀባይነት ነበረው::

የዮሐንስ ራጓይ መጽሐፍ ጥያቄ ውስተ የወደቀው ክርስቶስ ኢየሱስ ለአንድ ሺህ ዓመት ይነግሣል ከሚለው ትምህርቱ የተነሣ ነበር። ነገር ግን ቀደምት የቤተ ክርስቲያን አበው ክርስቶስ ሺህ ዓመት ይነግሣል የሚል እምነት ስለነበራቸው፣ መጽሐፉ ተቀባይነት ሊያገኝ ችሏል። ከዚህ የምንማረው ቀ፡ም ነገር የአዲስ ኪዳን መጽሐፍት በቀኖና ውስተ የተካተቱት በከፍተኛ ጥንቃቄ መሆኑን ነው። ስለዚሀ ከዚሀ ታሪካዊ ሐቅ መረዳት የምንችለው፣ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ቀኖና/መረጣ የተጠናቀቀው ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ በፊት መሆኑን ነው። ስለዚሀ ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍትን ቀኖና ወሰን የሚለው ጒዳይ አንዳችም የታሪክ ድጋፍ የለውው።

# 5. በአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ውስጥ መካተት የነበረባቸው ነገር 7ን ሳይካተቱ የቀሩ ከሰማንያ የሚበልጡ ወንጌሳት አሉን?

 "በአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ውስጥ መካተት የነበረባቸው ከሰማንያ የሚበልጡ ወንጌሳት ነበሩ፤ በአንጻራዊነት ሲታይ ግን በጣም ጥቂቶቹ ብቻ ናቸው በሐዲስ ኪዳን ውስጥ የተካተቱት—ማቴዎስ፣ ማርቆስ፣ ሎቃስና ዮሐንስ" (ገጽ 231)

ይህ የዳን ብራውን ትችት ታሪክን ያገናዘበ አይደለም። ታሪክ የሚነግረን በሐዲስ ኪዳን ውስጥ ከተካተቱት አራት ወንጌሳት በተጨማሪ ዐሥራ ሁለት ወንጌሳት ነበሩ። ነገር ግን እነዚህ መጻሕፍት፣ አስትንፋስ እግዚአብሔር ያለባቸው ቅዱሳት መጻሕፍት አይደሉም። ከእነዚህ ዐሥራ ሁለት መጻሕፍት በተጨማሪ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ከተጻፉ እንዲሁም ቀኖና ከተዘጋ ከብዙ

ሊቃውንት እንደሚያስረዱት አራቱ ወንጌሳት—ማቴዎስ፣ ማርቆስ፣ ሉቃስ፣ ዮሐንስ—እክክ ሁለተኛው መቶ ክፍለ ዘመን መጨረሻ ባሉት ጊዜያት ሥልጣናዊ ቃልነታቸው ሙሉ ለሙሉ ተቀባይነት አግኝቶአል። ይህ ማለት ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ ከ125 ዓመት በፊት ማለት ነው። ለዚህም ማስረጃው የተንቷ ቤተ ክርስቲያን ማዕክል ተደርገው የሚወሰዱ አራት ቦታዎች ነበሩ። እነርሱም እየሩሳሌም፣ አንጻኪያ፣ እስክንድርያና ሮም ናቸው። እነዚህ የቤተ መንጌል፣ ማርቆስ ወንጌል፣ ሉቃስ ወንጌልና ዮሐንስ ወንጌል።

**በ95 ዓ.ም እና** በ170 ዓ.ም ውስጥ የኖሩ ስሙ ጥር የቤተ ክርስቲያን አበው-**አራቱን ወንጌሳት** ብቻ አስትንፋስ እግዚአብሔር/የእግዚአብሔር ቃል እንደ **ሆኑ ይቀበ**ሱ ነበር። ለአብነት ያሀል ጥቂቶቹን ልጥቀስ:—

1. ተለሚንመስ ዘሮም:— ይህ ሰው የሮም ቤተ ክርስቲያን መሪ የነበረ ሰው ነው:: ቀለሚንመስ በ95 ዓ.ም ገዳማ ለቆሮንቶስ ክርስቲያኖች በጻፈው ደብጻቤ፣ የኢየሱስ ክርስቶስ ቃሎች ናቸው ብሎ <mark>የጻፈው</mark> በማቴዎስ፣ በማርቆስ፣ በሱቃስና በዮሐንስ ወንጌሎች ውስጥ <mark>የተ</mark>መ ቀሱትን የኢየሱስ ክርስቶስ *ንግግሮች ነው<sup>29</sup>።* 

- 2. ጳጵያስ (Papias):— በፍርግያ ለምትገኘው ለሂራፖሊስ ቤተ ክርስቲያን ሊቀ ጳጳሳት የነበረ ስመ ጥር አባት ነው። ጳጵያስ በ130 ዓ.ም ገደማ የክርስቶስን ንግሮች አስመልክቶ በጻፈው ማብራሪያ ሳይ ቀኖናዊ መጻሕፍት የሆኑትን የማቴዎስ፣ የማርቆስ፣ የሱቃስና የዮሐንስ ወንጌሳትን ብቻ ነው ጠቅሶ የጻፈው። እንዲሁም አነዚህ መጻሕፍት የኢየሱስ ንግግሮች ናቸው ብሎአል<sup>30</sup>።
- 3. ዮስጦስ ሰማዕት:— በሁለተኛው ምዕት ዓመት ስመ ጥር **ዐቃቤ** አምነት/የቤተ ክርስቲያን ጠበቃ የነበረው ዮስጦስ ሰማዕ**ት፣ አራቱ** ወንጌሳት ብቻ ቅዱሳት መጻሕፍት ናቸው ብሎአል<sup>31</sup>። **ይህም** የሆነበት ምክንያት፣ "በሐዋርያት በመጻፋቸ**ው ነው"** ብሏል።ለቀኖና አንዱ መስፌርትም ይህው ነው።
- 4. ትምህርተ ሐዋርያት:— በአንደኛው ምዕት ዓ**መት መጨረሻ** እንዲሁም በሁለተኛው ምዕት ዓመት መጀመሪያ **ሳይ የቤተ** ክርስቲያን የአስተምህሮና የአስተዳደር መጽሐፍ—ዲጻ**ኬ ወይም** ትምህርተ ሐዋርያት ምስስለ መንጌሳትን<sup>32</sup> የእግዚአብሔር **ቃል** ናቸው የሚል ሲሆን፣ ከሣቴዎስ መንጌልን በስፋት **እየጠቀሰና** እያጣቀስ ያስተምራል።
- 5. **ጳሊ** ቃር**ጳስ** (Polycarp):— የሐዋር*ያው* ዮሐንስ ደቀ መዝሙር አንዲሁም የሰምርኔስ ቤተ ክርስቲ*ያ*ን ሊቀ ጳጳሳት የነበረው

ጳሊቃርጳስ ከምስስለ ወንጌሳት ጠቅሶ የጻፌ ሲሆን (በ150 ዓ.ም)፤ እንዚህ ወንጌሳት የኢየሱስ ቃሎች ናቸው ብሎአል<sup>33</sup>::

- 6. **ሔራኔ**ዎስ (Irenaeus):— የሐዋርያው ዮሐንስ ደቀ መዝሙር ከነበረው ከጳሲቃርጳስ የተማረ እንዲሁም የልዮን ቤተ ክርስቲያን ሲቀ ጳጳሳት የነበረው ሔሬኔዎስ፣ ከሃያ ሰባቱ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ውስጥ ሃያ ሦስቱን መጻሕፍት እየጠቀሰ ጽፎአል(170 ዓ.ም ገደማ)። ሔሬኔዎስ በጽሑፉ ያልጠቀሰው፣ የፌልሞናን፣ የያዕቆብን፣ የ2 ጷተሮስንና የ3 ዮሐንስን መልእክቶች ብቻ ነው<sup>34</sup>። እንዲሁም ቤተ ክርስቲያን አራት ወንጌል ብቻ እንዳሳት ነበር ግን መናፍቃን በርካታ ወንጌሳት እንዳሳቸው ጽፎአል።
- 7. **የሙራቶሪያን ብተስ**ጣሽ ጽሑፍ (The Muratorian Fragment):— 175 ዓ.ም ገደማ እንደ ተጻፌ የሚገሙተው የሙራቶሪያን ብተስጣሽ ጽሑፍ፣ አራቱን ወንጌሳት ያካተተ ሲሆን፣ ከሃያ ሰባቱ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ሃያ ሦስቱን ዘርዝሮአል::
- 8. **የሮማው ቄሳ**ር ታይቲያን በ170 ዓ.ም ሳይ፣ አራቱን ወንጌላት በአንድ ሳይ በማጣመር የኢየሱስን ታሪክ የሚተርኩ አንድ መጽሐፍ አድርጎ ሰማውጣት ያካሄደው ጥሬት ሊሰምር ያልቻለው፣ ወንጌላቱ በቤተ ክርስቲያን ክፍተኛ ተቀባይነት ስለነበራቸው እንደ ሆነ ታሪክ ይነግረናል።
- 9. **አርጌንስ:** በሦስተኛው መቶ ክፍለ ዘመን መጀመሪያ ሳይ፣ የሱቃስ ወንጌልን ለመስበክ ባዘጋጀው ጽሑፍ ላይ በሱቃስ ወንጌል ሳይ የሰጠው አስተያየት እንደ ቶማስ ወንጌል ያሉ መጻሕፍት በቤተ ክርስቲያን ተቀባይነት ያሳገኙት በቤተ ክርስቲያን እንደ ሥልጣናዊ ቃል ስለማይታዩ እንደ ሆነ ገልጸአል።

ከዚህ የምንገንዘመው ቊም ነገር፣ ከ95 ዓ.ም እስከ 170 ዓ.ም ባሉት ጊዜያት የተጻፉ ተአማኒነት ያሳቸው ጥንታውያን ጽሑፎች፣ የኢየሱስን ትክክልኛ ቃል የያዙት አራቱ ወንጌሳት ብቻ አንደ ሆኑ የሚያስገንዝበን ነው። ስለዚህ ታሪክ

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> Gary R. Habermas, *Ancient Evidence for the Life of Jesus* (Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers, 1984), 65.

<sup>30</sup> Habermas, 66.

<sup>&</sup>lt;sup>31</sup> Norman Geisler and William Nix, A General Introduction to the Bible (Chicago, IL: Moody Press, 1978), 186.

<sup>32</sup> ምስስለ መንጌሳት (synoptic Gospels) የሚባሉት የማቴዎስ፣ የማርቆስና ሉቃስ መንጌሳት ናቸው::

<sup>33</sup> Geisler and Nix, 190.

<sup>34 117, 11</sup>**7**14::

ኋላ ከመጡት ከኖስቲኮች መጽሐፍ ጋር ሳይሆን፣ ቀኖናዊ ከሆኑት ከአራቱ ወንኔሳት ጋር ብቻ ይቆማል።

## <u>6. የናስቲክ</u> ወንኔሳት ተአማኒነት <u>አሳቸውን</u>?

- o "የናን ሐማዲ ወንጌሳት፣ 'ዘምናዊው ምጽሐፍ ቅጹስ የ**ፈጠራ ድርሳን** እንደ ሆነ ይፋ የሚያደርጉ ናቸው"" (ንጽ 234)
- o "የናን ሐማዲ ተትሎች፣ 'እጅን ተንታውያን የሆኑ ክርስቲያናዊ ጽሑፎች ናቸው'" (1ጵ 245)
- "ለታሪክ ሊቃውንት የሚያስደስታቸው ኊዳይ…ቀስጠንጢኖስ ሊያጠ ፋቸው የሞክራቸው አንደንድ ሰንዶች መገኘት መጀመራቸው ነው። በ1950 ዎቹ ዓ.ም ሳይ፣ የሙት ባህር ተቅል በይሁዳ በሬሐዋች፣ ቀ-ምራን በሚባለው ቦታ አቅራቢያ በአንድ ዋሻ ውስተ ተደብቆ ተገኝቶአል" (ንጽ 234)

የማቴዎስ፣ የማርቆስ፣ የሉቃስና የዮሐንስ ወንጌሳት፣ "የአምሳክ ቃል ናቸው የሚለው ጕዳይ የተወሰነው" በኒቂያ ጉባኤ ላይ ነበርን?—ቀኖና የሚወሰነውስ በጉባኤ ነውን? በፍጹም አልነበረም፣ አይደለምም። እንዲያውም የኒቂያ ጉባኤ በቀኖና ርእስ ጕዳይ ላይም አልመከረም። የክርስቶስን አምላክነት ለመወሰንም የተሰበሰበ ጉባኤ አይደለም—ክርስቶስ አምሳክ መሆኑ ቀድሞም የሚታመንበት ጕዳይ ነበርና። በ325 ዓ.ም በኒቂያ የተሰበሰበው ጉባኤ የመወያያ አጀንዳው አርዮስ ክርስቶስን አስመልክቶ የሚያስተምረው ትምሀርት እንዴት ይታያል የሚለው ጕዳይ ነበር—ክርስቶስ አምሳክ መሆኑን ቀዳሚውን ትምሀርት አጽንቶ ቢለያይም።

በአጠቃላይ የኖስቲክ ወንጌላት የክርስቲያን ቀኖና ወገን ናቸው የሚለው የዳን ብራውን አንጋገር አንዳችም ድጋፍ የለውም። በአንጻሩ እጅግ በርካታ የሆኑ ማስረጃዎች ማቴዎስ፣ ማርቆስ፣ ሉቃስና ዮሐንስ ወንጌላት ከመጀመሪያው ጀምሮ በቤተ ክርስቲያን ሙሉ ተቀባይነት አላቸው። ፕንታዊ የሆኑትን የኖስቲክ ወንጌላት በአሁኖቹ ወንጌላት የቀየረው ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ ነው የሚለው የዳን ብራውን ንግግር አንዳችም የታሪክ ድጋፍ የሌለው ነው። ክርስቲያኖች፣ ከመጀመሪያዎቹ ዓመታት ጀምሮ የሐሳዊ ወንጌላት ጉዳይ ያሳስባቸው ነበር። ለምሳሌ ሔሬኔዎስ ኑፋቄን መዋጋት (Against Heresies)

በሚል ርእስ ባዘጋጀው መጽሐፉ እንዲሀ ሲል ጽፎአል፣ "ስቀላዋር የሚታክቱ አዋልድ መጻሕፍት እንዲሁም ሐሰተኛ ጽሑፎች አሉ፤ እንዚህን ሐሰተኛ መጻሕፍት ያዘጋጁት መናፍቃን ሲሆኑ፤ ያዘጋጁበትም ምክንያት ሞኞችን ሆን ብለው ለማደናገር ነው"<sup>35</sup>። በ1945 ዓ.ም ናግ ሐማዲ በተባለው ስፍራ ከተገኙት የኖስቲክ ወንጌሎች መኻል አንዱ፤ "የእውነት ወንጌል" በመባል የሚጠራው ነው። ሔሬኔዎስ ይህን ጽሑፍ በተመለከተ እንዲሁ ብሏል፤ "ከሐዋርያት ወንጌል ጋር አንጻችም መጣጣም የሌለው ነው... [ኖስቲኮች] 'የእውነት ወንጌል' ብለው ያዘጋጁት ሐዋርያት ከሰጡን ወንጌላት ጋር ፍጹም የማይመሳበል ስለሆነ... ከሐዋርያት ያልተሰጠ ወንጌል እንደ አውነት ወንጌል ሊቄጠር አይችልም"<sup>36</sup> አርጌንስ (ከ185 እስከ 254 ዓ.ም የኖረ ስመ ጥር የቤተ ክርስቲያን አባት)፤ "ቤተ ክርስቲያን አራት ወንጌሎች አሏት፤ መናፍቃን ግን እጅግ ብዙ"<sup>37</sup> ብሎአል።

በአሁኑ ጊዜ የናግ ሐማዲን ስብስቦች በተመለከተ ሦስት ዐይነት ንድፌ ሐሳቦች አሉ። አንድኛው ንድፌ ሐሳብ፤ ሴትአውያን ኖስቲኮች በመባል የሚታወቁት የኖስቲክ ክፍሎች፤ ይኖሩ የነበሩት ናግ ሐማዲ በተባለው ስፍራ ስለነበረ፤ ይህ የመጽሐፍ ስብስብ የአነርሱ ቤተ መጻሕፍት ነው የሚለው ነው። በሴትአውያን ፕስቲኮች አመለካከት የአዳም ልጅ ሴት፤ የዕውቀት ብርሃን ያገኙ ኖስቲኮች አባት ነው ተብሎ ይታሰብ ስለነበር፤ ሴት በናግ ሐማዲ ጽሑፎች ላይ ተዘውትሮ ተጠቅሶአል። ሁለተኛው ንድፌ ሐሳብ፤ የቤተ መጻሕፍቱ፤ መጻሕፍት የተሰበሰቡት ክርስቲያን በሆኑ ኖስቲክ መነከሳት ነበር—መነከሳቱ መናፍት³8 ናቸው ተብሎ ከንዳሙ ከመባረራቸው በፊት። መንከሳት

<sup>35</sup> Irenaeus, Adversus Haereses, i.20.1.

³6 The Biblical World, ed. Charles F. Pfeisser (Grand Rapids: Baker Book House, 1976), 404-405. በቅንፋ: ያለውን አይጨምርም::

<sup>37</sup> First Homily on Luke; cited by Yamauchi, International Standard Bible Encyclopedia (Grand Rapids: Eerdmans, 1980), s.v. "Nag Hammadi," Vol. 3, 182.
38 "ኍፋቄ" የሚለው ቃል "ነፊት" ከሚለው የግλዝ ቃል የመባ ሲሆን፤ ትርጒሙም አንድን ነገር ለሁለት አስተክኩ መክፌል: ማመንታት ወይም መጠራጠር። ግግሽን አምኖ ግግሽን መካድ፣ አምነተ ሰንካላ ወይም ከሓዲ መሆን ግለት ነው። ቤተ ክርስቲያን "ኍፋቄ" የሚለውን ቃል የምትጠቀምበት፤ የክርስትናን መሠረተ እምነት የሚክደውን አስተምሀር ለግላየት ሲሆን፤ "መናፍት" ግለት ደግሞ፤ ይህን የተሳሳተ ትምሀርት የሚያስተምረውን ሰው ነው። የቃሉን ነገረ መለኮታዊና ቋንቋዊ ፍቺ በሴፋት መመርመር ከፈለጉ፤ ተስፋዶ ሮበሌ። በበይት መናፍታን፣ (አዲስ አበባ።

መጻሕፍቱን ያሰባሰቧቸው መጻሕፍቱን ጠብቆ ለማቆየት ተፈልጎ ነው። ሃስተኛው ንድፌ ሐሳብ ደግሞ፣ የቤተ መጻሕፍቱ መጻሕፍት ትክክልኛ በሆኑ/መናፍቃን ባልሆኑ መነኮሳት የተሰበሰበና የኖስቲኮችን ኑፋቄ ለማሳየት ታስቦ የተደራጀ ቤተ መጻሕፍት ነው የሚል ነው። ያም ሆነ ይህ የዳ ቬንቺ ኮድ መጽሐፍን በተመለከተ መጠየቅ ያለበት መሠራታዊው ጥያቄ ይህ የኖስቲኮች ወንጌል/መጻሕፍት አውነተኛ ነውን? የሚለው ጒዳይ ነው።

እንደ አብዛኞቹ ሲቃውንት እምነት፣ ኖስቲክ ወንጌላት/መጻሕፍት ተአማኒነት ሊኖራቸው ከማይችልባቸው መሠረታዊው ምክንያቶች መኻል ዋና ዋናዎቹ የሚከተሉት ናቸው 1) እነዚህ ጽሑፎች የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ከተጻፉ ወንጌል የተጻፈው 150 ዓ.ም ላይ ሲሆን፣ አብዛኞቹ የተ**ጻፉት** ደ**ግ**ም በሦስተኛውና በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ነው። 2) እንዚህ መጻሕፍት እንደ ተቀሩት የመጽሐፍ ቅዱስ ቀኖናዊ መጻሕፍት እውነተኝነታቸውን ለማረ*ጋ*ገጥ፣ ታሪካዊና መልከዐ ምድራዊ ማስረጃ ሊቀርብላቸው አይችልም [የብሉይና የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ከታሪክና ከመልከዐ ምድር ሳይንስ ጋር የማይጣረሱ እንዲሁም ለትክክለኝነታቸው የመልከዐ ምድርና የታሪክ ነባራዊ መስፋርት ሊወጣሳቸው የሚችሉ ሰነዶች መሆናቸውን ልብ ይሏል፣ ከሳይ የፐሮፌሰር ዊልያም ረምሲን ምስክርነት ይመለከቷል]። 3) እንዚህን የኖስቲክ መጻሕፍት ምንጭ በተመለከተ አንጻችም መረጃ የለም—ማን ጻፋቸው፣ የት ተጻፉ ወዘተ። 4) በተጨማሪም ለዘብተኛ አቋም ያሳቸው የነገረ መለኮት ሲቃውንትን ጨምሮ ሁሉም ምሁራን፣ የቶማስ ወንጌል እንዲሁም የፊልጰስ ወንጌል በመባል የሚጠ <del>ሩትን አሑፎች የጻፉት የመጽሐፍ ቅ</del>ዱሶቹ <mark>ቶማስና ፌልጶስ ናቸው የሚል</mark> አንዳችም እምነት የለም—እነዚህ መጻሕፍት የተጻፉት ሐዋርያቱ ከሞቱ ከብዙ መቶ ዓመት በኋላ ነውና::

ሊቃውንቱ እንደሚገልጹት የማቴዎስ፣ የማርቆስ፣ የሎቃስና የዮሐንስ ወንጌሎች የተጻፉት ክ70 ዓ.ም በፊት ነው። ለዚህ ጕዳይ በርካታ ማስረጃዎች ማቅረብ ቢቻልም አጭሩ ማስረጃ፣ ቤተ መቅደሱም ሆነ አየሩሳሌም በቲቶና በሮማውያን ወታደሮች የፈረሰው በ70 ዓ.ም ላይ ነው። በዚህ ጊዜ የተካሄደው የሰው ልጆች ጭፍጨፋ በሃያኛው መቶ ክፍለ ዘመን መጀመሪያ ላይ ከታየው የሂትለር የሰብዐውያን ጭፍጨፋ የማይተናነስ እንደ ሆነ የታሪክ ሊቃውንት ይስገንዝባሉ። ታዲያ ይህ አውቃቂ ፍጅት በወንጌላቱ ውስጥ ያለመካተቱ

የኢትዮጵያ ቃለ ሕይወት ቤተ ክርስቲያን የሥነ ጽሑፍ ክፍል፡ 1993 ዓ.ም) 7-16፡ ይመለከቷል:: የኖስቲክ መጻሕፍት ክርስቲያናዊ ጽሑፎች አይደሉም ከምንልባቸው ምክንያቶች መኽል አንዱ፣ የኖስቲኮች አስተምሀሮ ክክርስትና መሠረተ እምነት ጋር ያለመመሳሰሉ ብቻ ሳይሆን፣ በእጅጉ ስለሚታረን ነው፣ ለምሳሌ የኖስቲኮች አስተምሀሮ የሚከተሉትን ክርስቲያናዊ ትምሀርቶች አይቀበልም:

1. የኖስቲክ መጻሕፍት ኢየሱስ ለደቀ መዛሙርቱ ያስተማራቸውን ትምፀርቶች በምስጢር እንዲጠብቁት እንዳመቸው የሚገልጽ ሲሆን፣ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ግን ኢየሱስ ያስተማራቸውን ትምህርቶች በሙሉ፣ ለሰሙ ልጆች ሁሉ እንዲያስተምሩ እንዳመቸው ይገልጻሉ። <mark>ለምሳሌ የቶማስ ወንጌል በ</mark>መባል የሚጠራው የኖስቲኮች ወንጌል፣ "እንዚህ ሕያው **የሆነው ኢየሱ**ስ በምስጢር እንዲጠበቁ ያጠቸው አባባሎች ናቸው..."<sup>39</sup> ይላል። ዮሐንስ አቡ ቀስምሲስ (The Apocryphon of John) የተባለው የኖስቲካች መጽሐፍ፣ የኢየሱስን ማስጠንቀቂያ ችላ በማለት፣ ኢየሱስ ያስተማረውን ትምህርት ለሦስተኛ ወንን የሚያስተላልፍ ሰው ከፍተኛ **ርግማን እን**ደሚጠብቀው እንዲህ ሲል ይገልጻል፣ "እንዚህን *ነገሮች* በስሎታ፣ በእንጀራ፣ በመጠተ፣ ወይም ወይም በልብስ የሚለውጥ ሰው የተ*ረገሙ ይሁን"<sup>40</sup>:: እንዲሁም ይህ ጽሑፍ፣* ኢየሱስ በዮሐንስ በኩል ያስተ**ላለፈውን መልእክት ም**ስጢራዊ በሆነ ቦታ እንዲሸሽገው እንደታዘዘ ያስተምራል። ታዲያ እንዚሀ ጽሑፎች ኢየሱስ በተራራው ስብክቱ ላይ ካዘዛቸው ትእዛዛቱ ጋር አብረው የሚሄዱ ናቸውን? በተለይ ኢየሱስ ክርስቶስ በማቴዎስ ወንጌል 28÷19 ላይ ያዘዘው ታሳቅ ትእዛዝ፣ የክርስትና መሠረተ እምነት ነው። ይሀም ትእዛዝ እውን ይሆን ዘንድ፣ ኢየሱስ ለደቀ መዛሙርቱ የመንፈስ ቅጹስ ኀይል እንደሚያስፈልጋቸው፣ ከመንፈስ ቅጹስ ጎይ<mark>ልም የተነሣ ይሀን ት</mark>እዛዝ በሙሉ ድፍሪት ለዓለም ሁሉ እንደሚያውጁ ቃል ገብቶሳቸው እንደ ነበር ልብ ይሏል (ሐዋርያት ሥራ 1÷8)። በርግተም የሐዲስ ኪጻኑ ኢየሱስ የምሥራቹን ቃል ሰዎች ሁሉ እንዲሰሙት

<sup>&</sup>lt;sup>30</sup> The Nag Hammadi Library, ed. James M. Robinson (San Francisco: Harper & Row Publishers, 1978), 118.

<sup>&</sup>lt;sup>40</sup> John Dart, Jesus of Heresy and History: The Discovery and Meaning of the Nag Hammadi Gnostic Library (San Francisco: Harper & Row, 1988), 15.

ሰምተውም በሰሙት የምሥራች ቃል የዘሳለም ሕይወት እንዲያ<mark>ተኙ ከፍተኛ</mark> የሆነ ፍሳሳት አለው።

2. የሚከተሉት የኖስቲኮች ትምሀርት ከክርስትና አስተምሀር ጋር አንጻችም *መጋ*ጠም የለውም። ለምሳሌ (1) ኖስቲኮች ቀ<del>፡</del>ስ አካል <mark>እርኩስ ነው</mark> መንፌስ ግን ትጹስ ነው የሚለው ትምህርታቸው፣ (2) ኖስቲኮች **የሰዎች** ነፍስ በሰዎች ቍስ አካል ውስተ እስረኛ ሆና ነው *ያለችው፣ ነፍስ ይህ*ንን አስር የምታመልጠው አካል በሚሞትበት ጊዜ ነው። (3) ትንሣኤ ሙታን የአካል ሳይሆን የመንፈስ ነው<sup>41</sup> (4) የኖስቲኮች ወንጌል ድ**ነት በዕውቀት** ብዛት እንደሚገኝ ሲገልጽ፣ የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት 7ን ኢየሱስን ክርስቶስን በማመን ብቻ እንደሚገኝ ያስረዳሉ (ለምሳሌ ዮሐንስ 3+16:18፣ 11÷25)። (5) እንደ ኖስቲኮች ወንጌል ኢየሱስ፣ "ምስጢራዊ ዕውቀትን" የሚሰጥ ሲሆን፣ ቀኖናዊ እንደ ሆኑት የሐዲስ ኪ*ጻን መጻ*ሕፍት **ደን**ዋ ኢየሱስ የዘሳለምን ሕይወት እንደሚሰጥ አዳኝ አድርገው ነው ያቀረቡት፤ ለምሳሌ የሚከተለውን ክፍል ከኖስቲኮች ወንጌል *ጋር ያነጻጽሯል:*— ማቴዎስ 16÷15-16 ሳይ ኢየሱስ ደቀ መዛሙርቱን፣ "እናንተስ እኔን ማን እንደ ሆንሁ ትሳሳችሁ? አሳቸው። ስምዖን ጴተሮስም መልሶ አንተ ክርስቶስ የሕያው እግዚአብሔር ልጅ ነህ አለ" የሚለውን ክፍል የቶማስ ወንጊል በመባል የሚታወቀው የኖስቲኮች መጽሐፍ፣ "ኢየሱስ ለደቀ መዛሙፎቱ፣ ከአንድ ነገር ጋር አነጻጽራችሁኝ ማንነቴን ንገሩኝ አላቸው፤ ስምፆን ጴጥሮስም መልሶ አንተ እንደ *ጻድቃን መሳእክት ነህ አለው'*፤ **ማቴዎስዎ**፤ 'አንተ እንደ ጠቢባኖቹ ፈሳስፎች ነህ አለው' ቶማስም መልሶ፣ 'ጌታ ሆይ' ማንን እንደምትመስል ለመናገር አንደበቴ ንጽሕ አይደለም አለው'። ኢየሱስም፣ እኔ የእናንተ ጌታ አይደለሁም፡ **ምክንያቱም እናን**ተ m ጨዎች ናችሁ፤ ከሚያስክሩ ምንጮች የሚበቃችሁን ያህል በመጠጣት ትስክራሳችሁ አሳቸው'። ከዚያም [ቶማስን] ወደ ውጪ በማውጣት ሦስት ነገሮችን ነገረው፣ ቶማስም ወደ ባል**ንጀ**ሮቹ ሲ*ሞ*ለስ፣ 'ኢ**የሱስ የነገ**ረሀ **ነገር** ምንድን ነው ሲሉ ጠየቁት?' ቶማስም እንዲሀ ሲል መለሰላቸው፤ 'ከነገረኝ ነገሮች መኻል አንዱን እንኳ ብነግራችሁ ድ*ንጋይ አንሥታች*ሁ

በአጠቃሳይ ከእነዚህ ነገሮች የምንማረው ቀ\ም ነገር የኖስቲኮቹ ወንጌልና በከርስቲያናዊ ትምሀርት መካከል አንዳችም ስምምነት እንደሌለ ነው። ስለዚህ የሐዋርያቱ ትምሀርትና የኖስቲኮች ወንጌል አንድ ዐይነት ነው ማለት በፍጹም አይቻልም። ሐዋርያቱም ሆኑ ኢየቡስ ይሀ መሰል አስተሳሰብ አልነበራቸውም። ይህ ዐይነቱንም ትምሀርት አላስተማሩም።

## 

- o **"በአብዛኛው አባቶቻችን ስለ ኢየሱ**ስ ያስተማሩን ነገር ሐሰት ነው" (ገጽ 235)
- o "ኢየሱስ [እንደ ማንኛውም ሰው] ሟች የሆነ ነቢይ ነበር" (ንጽ 235 በትንፍ ያለውን አይጨምርም)
- o "ኢየሱስ [እንደ ማንኛውም ሰው] ሟች የሆነ ነቢይ . . . ታሳቅና ኀያል ሰው ነገር ግን ሟች የሆነ ሰው ነበር" (ገጽ 233 በትንፍ ያለውን አደጨምርም)
- o "**ቆስጠን**ጢኖስ ኢየሱስን አምላክ ያደረገው ኢየሱስ ከሞተ ከአራት **መቶ ዓመት** በ**3ሳ ነው**" (<del>18</del> 234)

<sup>&</sup>quot;ስተጨማሪ ማብራሪያ የሚከተሉትን መጻሕፍት ይመለከታል ተስፋዬ ርበሌ። የይልዋ ምስክሮችና አስተምሀሮአቸው በቃስ አንዚአብሔር ሲመነን (አዲስ አበባ፤ ራዕይ መጻሕፍት መደብር። 1991 ዓ.ም), 92-104። Gary R. Habermas, Ancient Evidence for the life of Jesus (Nashville,: Thomas Nelson Publishers, 1984).

<sup>42</sup> The Godpel of Thomas, Saying 13, Cited in The Nag Hammadi Library, p. 119.

- "እስክ ዛሬ ያሉ፤ በሺህ የሚቁጠሩ መዛንብት ስለ እርሱ ያላቸው የሕይወት ዘንባ [አንደ ማንኛውም] ሟች ሰው አንደ ነበረ የሚያስረዱ ናቸው" (ገጽ 234 በትንፍ ያለውን አይጨምርም)
- "ኢየሱስ 'የአግዚአብሔር ልጅ' ተደርጎ ምታምን የተጀመረው በኒቂያ ጉባኤ በድምፅ ብልሜ ካለል በኋላ ነው፤ የድምፅ ብልሜውም ከተቃራኒው ወገን በተቂት የበለጠ ነበረ" (1፳ 233)

ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ ተደርጎ መታመን የጀመረው ከአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን በኋላ ነው የሚለው የዳን ብራውን ንግግር ፍጽም ስሕተት ነው። የአዲስ ኪዳን ጸሓፊያን ራሳቸው ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ ነው ሲሉ በጽሑፎቻቸው የገለጹት በአንደኛው መቶ ክፍለ ዘመን ውስጥ ነው (የአዲስ ኪዳን መጻሕፍት ተጽፌው የተጠናቀቁት እስከ አንደኛው መቶ ክፍለ ዘመን መጨረሻ እንደ ሆነ ልብ ይሏል)።

ለምሳሌ ሐዋርያው ጳውሎስ፣ "ሁሉ ነገር በእርሱ ተፈጥሮ<mark>አል፣ በሰማይና</mark> በምድር ያሉ፣ የሚታዩና የማይታዩ፣ ዙፋናት ቢሆኑ ወይም <mark>ጎይሳት፣ ገሎች</mark> ቢሆኑ ወይም ባለ ሥልጣናት፣ ሁሉም ነገር በእርሱና ለእርሱ ተ**ፈጥሮአል"** (ቄሳስይስ 1÷16)

ሐዋርያው ጳውሎስ፣ "ከዕብራውያንም ዕብራዊ" ነው (ፌልጵስዩስ 3÷5) እንዲሁም ስመ ጥር የብሎይ ኪዳን ሊቅ ነው። ሐዋርያው በመንፌስ ቅዱስ መሪነት ቄሳስይስ 1÷16 የጻፌው ብሎያት ዓለማትን የፌጠሬው ያህዌ/እግዚአብሔር ነው የሚለውን ጒዳይ ጠንቅቆ እያወቀ ነው፣ "ሁሉን ነገር የፌጠርሁ፣ ብቻዬን ሰማያትን የዘረጋሁ፣ ምድርን ያንጣለልሁ፣ እኔ እግዚአብሔር ነኝ" (ኢሳይያስ 44÷24)። ከዚህ የምንማረው አውነት ሐዋርያው፣ የኢየሱስ ክርስቶስን ፍጹም አምላክነት እያወጀ ነው። ልክ እንደዚሁ ሁሉ ሐዋርያው ዮሐንስም፣ "ሁሉ ነገር በእርሱ ተፈጥሮአል። ከተፈጠረው ሁሉ ያለ እርሱ የተፈጠረ ምንም የለም" (ዮሐንስ 1÷3) ይለናል።

መዝሙር 102÷25-27 ላይ ያህዌ/እግዚአብሔርን፣ "አንተ ከተንት ምድርን መሥራትህ፣ ሰማያትም የእጆችህ ሥራ ናቸው። እንርሱ ይጠፋሉ፣ አንተ ግን ጸንተህ ትኖራሲህ፣ እንርሱም ወዲያ ይጣሳሉ። አንተ ግን ያው አንተ ነህ፣ ዓመቶችህም ከቶ አያልቁም" ይላል። ይህ ክፍል በዕብራውያን 1÷10-12 ላይ ላኢየሱስ ክርስቶስ ተጠቅሶ መግኘቱ፣ የዕብራውያን ጸሓፊ የኢየሱስ ክርስቶስን አምላክንት እንደሚያምን የሚያመለክት ነው—ብሎያት ዓለማት በቀጥታ

ያስአንዳች (ወኪል ፈጣሪ) በእግዚአብሔር አብ እንደ ተፈጠሩ ሲናንሩ፣ ሐዲሳት ደግሞ ዓለማትን በቀጥታ የፈጠረው ኢየሱስ ክርስቶስ ነው ይሉናል።

የኢየሱስ ክርስቶስን የድነት ሥራ ከብሉይ ኪዳን አስተምሀሮ ጋር ስናነጻጽረው ኢየሱስ አምላክ መሆኑን ያሳያል። በብሉይ ኪዳን ያሀዌ ራሱ፣ "እኔ፣ እኔ እግዚአብሔር ነኝ። ከእኔም ሌላ የሚያድን የለም" (ኢሳይያስ 43÷11) ይላል። በሐዲስ ኪዳን ደግሞ የእግዚአብሔር ሕዝቦችን የሚያድነው ኢየሱስ ክርስቶስ እንደ ሆነ በተደጋጋሚነት ይገልጻል፣ "ይሀም የተባረክ ተስፋችን የሆነውን የታላቁ የአምሳካችንንና የአዳኛችንን የኢየሱስ ክርስቶስን ክብር መገለተ በመጠባበቅ ነው" (ቲቶ 2÷13) ከዚህ የምንማረው እውነት አብ አምላክ እንደ ሆነው ሁሉ፣ ኢየሱስ ክርስቶስም አምሳክ መሆኑን ነው። ይሀ ዘገባ የቀረበልን ደግሞ ቆስጠንጢኖስ ከመወለዱ፣ የኒቂያ ጉባኤ ከመካሄዱ ከብዙ መቶ ዓመታት በፊት እንደ ሆነ ልብ ይሏል።

በኢሳይያስ 6÷1-5 ላይ ነቢዩ ኢሳይያስ ስላየው ራአይ ይዘት ይገልጻል። ይኸውም "ያህዌ ከፍ ባለና በከበረ ዙፋን ላይ ተቀምጦ" (ቀላተር 1)። ሱራፌል በመባል የሚታወቁት የእግዚአብሔር መላእክት፤ "'ቅዱስ፤ ቅዱስ፤ ቅዱስ የሰራዊት ጌታ እግዚአብሔር፤ ምድር ሁሉ በክብሩ ተሞልታለች' ይሉ ነበር" (ቀላተር 3)። እንዲሁም ኢሳይያስ ያህዌ ስለ ራሱ ያለውን እንዲ ሲል ዘግቦልናል፤ "እኔ እግዚአብሔር ነኝ፤ ስሜም ይህ ነው፤ ክብሬን ለሌሳ፤ ምስጋናዬንም ለጣያት አልሰተም" (ኢሳይያስ 42÷8)። ክብዙ ዓመት በኋላ ሐዋርያው ዮሐንስ በመንፈስ ቅዱስ መሪነት የተረዳው፤ "ኢሳይያስ ይህን ያየው የኢየሱስን ክብር ስላየ ነው" (ዮሐንስ 12÷41)። ኢየሱስ አምላካዊ ክብር ያለው አምላክ ነው።

ይህ ብቻ አይደለም፡ በብሉይ ኪዳን ያህዌ ብቻ የሚያከናውናቸውን ተግባራት፤ በአዲስ ኪዳን ኢየሱስ ሊያከናውናቸው እንደሚችል ተገልጸአል፡ ለምሳሌ በመዝሙር 119 ላይ እግዚአብሔር ብቻ ሕይወትን እንደሚሰጥ ተደጋግሞ ተገልጸአል፡፡ በአዲስ ኪዳን ኢየሱስ ይህን የማድረግ ጎይል እንዳለው ተናግሮአል፤ "ምክንያቱም አብ ሙታንን እንደሚያስነሣ፤ ሕይወትንም እንደሚሰጥ፤ ወልድም ደግሞ ለሚፈቅደው ሁሉ ሕይወትን ይሰጣል" (ዮሐንስ 5÷21)፡፡ ኢየሱስ፤ ለአልዓዛር አኅት ለማርታ "እንዲህ አላት፤ ትንሣኤና ሕይወት እኔ ነኝ፡ በእኔ የሚያምን ቢሞት እንኳ በሕይወት ይኖራል" (ዮሐንስ 11÷25) ይህንኑ ሐቅ የሚያጸና ነው።

በብሎይ ኪዳን የእግዚአብሔር ድምፅ፣ "ድምቆ እንደ ባሕር ሞገድ ድምፅ ነበር" (ሕዝቅኤል 43+2) ይሰናል። ልክ እንደዚሁ ሁሉ፣ አሁን በሙሉ ክብሩ ያለው ኢየሱስ፣ "ድምቆም እንደ ብዙ ወራጅ ውሃ ድምፅ ነበር" (ራእይ 1+15) ይለናል። ለያህዌ እውነት የሆነው ሁሉ ለኢየሱስ ክርስቶስም እውነት መሆኑ ኢየሱስ ፍጹም አምሳክ ነው እንድንል የሚያደርገን ነው። በብሎይ ኪዳን እግዚአብሔር ዘሳለማዊ ብርሃን እንደ ሆነና ፀሓይን፣ ጨረቃንና ከዋክብትን እንደሚያስረጃቸው ይገልጻል፣ "ክእንግዲህ በቀን የፀሓይ ብርሃን አያስራልሽም። በሌሊትም የጨረቃ ብርሃን አያበራልሽም። እግዚአብሔር የዘሳለም ብርሃን፣ አምሳክሽም ክብርሽ ይሆናልና። ፀሓይሽ ክእንግዲህ አትጠልቅም። ጨረቃሽም ብርሃን መስጠቷን ኢታቋርጥም፣ እግዚአብሔር የዘሳለም ብርሃንሽ ይሆናል። የሐዘንሽም ቀን ያከትማል" (ኢሳይያስ 60÷19-20) ይለናል። ኢየሱስ ክርስቶስም የቅዱሳን ከተማ በሆነችውና ወደ ፊት በምትመጣዋ ዘሳለማዊት ከተማ፣ "የእግዚአብሔር ክብር ብርሃን ስለ ሚሰጣትና በጉም መብራቷ ስለ ሆነ፣ ከተማዋ ፀሓይ ወይም ጨረቃ እንዲያበሩሳት አያስፈልጋትም" (ራአይ 21÷23) ይለናል<sup>43</sup>።

ኢየሱስ ክርስቶስ ስግደትን ተቀብሏል። ከተማስ (ዮሐንስ 20+28)፣ ከመላአክት (ዕብራውያን 1+6)፣ ከጠቢባን (ማቴዎስ 2+11)፣ ከለምጻም (ማቴዎስ 1+6)፣ ከሹሙ (ማቴዎስ 9+18)፣ ከዐይን ስውሩ (ዮሐንስ 9+38)፣ ከከነዓናዊቷ ሴት (ማቴዎስ 15+25)፣ ከመግደላዊት ማርያም (ማቴዎስ 28+9)፣ ከደቀ መዛሙርቱ (ማቴዎስ 28+17)። በአማርኛው ስግደት ተብሎ የተተረጉመው ቃል በግሪኩ ፕሩስኩኖ የሚለው ነው። ይህም ለእግዚአብሔር የሚቀርበው ዐይንት ስግደት እንደ ሆነ ልብ ይሏል።

ጳውሎስና በርናባስ በልስጥራና በደርቤ በሚያገለግሎበት ጊዜ፣ "ከተወለደ ጀምሮ ፌጽሞ በአግሩ ሂዶ የማያውቅ ሽባ ሰው" በእግዚአብሔር ተአምራዊ አሥራር ይፌወሳል፣ "ሕዝቡም ጳውሎስ ያደረገውን ባዩ ጊዜ... 'አማልክት በሰው ተመስለው ወደ እኛ ወርደዋል!' ብለው ጮኹ" (ሐዋርያት ሥራ 14÷8:11)። ጳውሎስና በርናባስ ሕዝቡ ሊያመልካቸው/ሊሠዋሳቸው እንደ ተዘጋጀ ሲረዱ፣ "ልብሳቸውን ቀደው ወደ ሕዝቡ መካከል ሮጡ፣ ድምፃቸውንም ከፍ አድርገው እንዲህ አሉ፣ 'አናንት ሰዎች፣ ለምን ይህን ታደርጋሳችሁ? እኛም እኮ እንደ እናንተው ሰዎች ነን። እናንተም ደግሞ ከዚህ ከንቱ ነገር ርቃችሁ ሰማይንና ምድርን፣ ባሕርንም በውስጣቸውም የሚኖሩትን

ብሎያትም ሆኑ ሐዲሳት፣ ስግዴት የሚቀርበው ለእግዚአብሔር ብቻ እንደ ሆነ ያስተምራሱ (ለምሳሌ ዘፀአት 34÷14፡ ዘዳግም 6÷13፡ ማቴዎስ 4÷10)፡፡ ነገር ግን ከላይ ባየናቸው ክፍሎች፣ ኢየሱስ ከጳውሎስና ከበርናባስ ተቃራኒ በሆነ መልኩ፣ ሰዎች ሲሰግዱለት፣ ስግዴታቸውን ሲቀበል እንዲያውም በመስገዳቸው ሲያበረታታቸው እንመለከታለን፡፡ ይህ ሁኔታ ደግሞ የተከቍተው፣ ከቆስጠንጢ ኖስም ሆነ ከኒቂያ ፑባኤ ከመካሂዱ ከብዙ መቶ ዓመታት በፊት ነው።

የኢየሱስ ክርስቶስ ሐዋርያት፣ በቀተታ ኢየሱስ አምሳክ ነው ያሉባቸውን ተቂት ቦታዎች በአጭሩ ወደ መታኘቱ ደግሞ እንዝለቅ<sup>44</sup>:—

ሐዋርያው ጳውሎስ (50ዎቹ እስከ 60ዎቹ ዓ.ም)

- o **ሮሜ** 9+5፤ "አባቶችም የእነርሱ ናቸው፤ ክርስቶስም በሥጋ የትውልድ ሐሬጉ ሚቈጠሬው ከእርሱ ነው፤ እርሱም፣ ከሁሉ በሳይ የሆነ ለዘሳለም የተ*መ*ሰገነ አምሳክ ነው፤ አሜን"
- o **ሐዋርያት ሥራ** 20+28፤ "በገዛ ደሙ የዋጃትን የእግዚአብሔርን ቤተ ክርስቲያን ጠብቁ"። ሐዋርያው ቤተ ክርስቲያንን በደሙ የገዛት ኢየሱስ እ**ግ**ዚአብሔር እንደ ሆነ ይገልጻል።
- o ቲቶ 2÷13፤ "ይህም የተባረከ ተስፋችን የሆነውን የታላቁን የአምሳካችንንና የአጻኛችንን የኢየሱስ ክርስቶስን ክብር መገለጥ በመጠባበቅ ነው"
- o **ሬልጵስዩስ** 2+6-7፤ "እርሱ በባሕርዩ አምሳክ ሆኖ ሳለ፣ ክእግዚአብሔር *ጋር* መተካከልን ሊሰቀው እንደ ማይገባ አድርጎ አልቈጠረውም፣ *ነገር ግን* የባሪያን መልክ ይዞ፣ በሰውም አምሳል ተገኝቶ፣ ራሱን ዝቅ አደረገ፣ እስከ ሞት ፣ ያውም በመስቀል ሳይ እስከ መሞት ድረስ ታዛዥ ሆነ"

ሁሉ ወደ ልጠረ ወደ ሕያው እግዚአብሔር እንድትመስሱ ወንጌልን አንስብክላችኋለን" (ቀላጥር 14-15) አሏቸው። ጴጥሮስም፣ ቆርኔሌዎስ የተባለ የሮማ ወ;ታደር፣ "አግሩ ሳይ ወድቆ ሰገደለት። ጴጥሮስ ግን፣ 'እኔም አንዳንተው ሰው ነኝና ተነሥ!' ብሎ አስነሣው" (ሐዋርያት ሥራ 10÷25-26)። በዚህ ቦታ ሰዎቹ ሊሰግዱላቸው/ሊያመልኳቸው ሲዘጋጁ፣ ሐዋርያቱ ትልቅ ለሆነው ለእንዲህ ዐይነቱ ስሕተት ፈጣን የሆነ የእርምት እርምጃ ሲወስዱበት አንመለከታለን።

<sup>&</sup>lt;sup>43</sup> ለበሰጠ ንጽጽር በዚህ ምጽሐፍ <u>ም</u>ጨረሻ ላይ አባሪ 2 ይ<mark>ምለ</mark>ከቷል።

<sup>4</sup> ኢየሱስ አምሳክ ነው የሚለውን ጒዳይ በበለጠ መመርመር ክፈለጉ አባሪ 1 ይመስከቷል። 61

o **\$ሳስ**ይስ 2+9፤ "የመለኮት ሙሳት ሁሉ በአካል በእርሱ ይኖራልና"

#### ሐዋርያው ዮሐንስ (80ዎቹ እስከ 90ዎቹ ዓ.ም)

- o ዮሐንስ 1÷1፣ "በመጀመሪያ ቃል ነበረ፣ ቃልም <mark>ከእግዚአብሔር *ጋር ነበረ፣*</mark> ቃልም እግዚአብሔር ነበረ"
- o ዮሐንስ 10÷30፤ "እኔና አብ አንድ ነን"
- o ዮሐንስ 5÷18፤ "እንግዲህ አይሁድ፣ ኢየሱስ ሰንበትን ስለ ሻሪ ብቻ ሳይሆን፣ አግዚአብሔርን አባቱ በማድሪግ፣ ራሱን ከእግዚአብሔር እኩል በማድሪጉ፣ ሊገድሉት አጥብቀው ይፈልጉት ነበር "
- 1ዮሐንስ 5÷20፤ "የእግዚአብሔር ልጅ እንደ መጣ፣ አውነተኛ የሆነውን አርሱን እንድናውቅ ማስተዋልን እንደ ሰጠን እናውቃለን፤ እኛም አውነተኛ በሆነው በለጁ በኢየሱስ ክርስቶስ አለን። እርሱ እውነተኛ አምላክና የዘላለም ሕይወት ነው"
- ራአይ 1÷17፤ "ባየሁት ጊዜ እንደ ሞተ ሰው ሆኜ በእግሩ ሥር ወደቅሁ።
   አርሱም ቀኝ እጁን በላዬ ጭኖ እንዲሀ አለኝ፣ 'አትፍራ፤ የመጀመሪያውም የመጨረሻውም እኔ ነኝ"

#### የዕብራውያን መልእክት ጸሓፊ (በ60ዎቹ ዓ.ም)

- ዕብራውያን 1÷3፤ "እርሱ የእግዚአብሔር ክብር ንጸብራትና የባሕርዩ ትክክለኛ ምሳሌ ሆኖ፣ በጎያል ቃሉ ሁሉን ድግፎ ይዞአል፤ የጎጢአት ማንጻት ካስገኝ በኋላ በሰማያት በግርማው ቀኝ ተቀመጠ"
- ዕብራውያን 1÷6፤ "ደግሞም እግዚአብሔር በኲሩን ወደ ዓለም ሲያስነባ፣ የእግዚአብሔር መሳእክት ሁሉ ይስንዱለት"
- o ዕብራውያን 1+8፤ "ስለ ልጁ ግን እንዲሀ ይላል፤ አምላክ ሆይ፤ ዙፋንሀ ከዘላለም እስከ ዘላለም ጸንቶ ይኖራል"

#### ሐዋርያው ጴተሮስ (በ60*ዎቹ ዓ.ም*)

- 2ጴተሮስ 1÷1፣ "በአምሳካችንና በአዳኛችን በኢየሱስ ክርስቶስ ጽድቅ በኩል እንደ ተቀበልነው ዐይነት ክቡር እምነት ለተቀበሉት"
- o **ማቴዎስ** 16÷16፤ "ስምፆን ጴጥሮስም፣ 'አንተ ክርስቶስ የሕያው እግዚአብሔር ልጅ 'ህ' በማለት *መ*ለሰ"

#### ሐዋርያው ቶማስ

o ዮሐንስ 20÷28፤ "ቶማስም፣ 'ጌታዬ፤ አምሳኬም!' አለው"

#### ሐዋርያው ማቴዎስ (በ60ዎቹ ዓ.ም)

o **ግቴዎ**ስ 1÷23፤ "'አነሆ፤ ድንግል ትፀንሳለች፤ ወንድ ልጅም ትወልዳለች፤ ስሙንም አማኑኤል ይሉታል፤' ትርጒሙም፣ 'እግዚአብሔር ከእኛ *ጋ*ር' ማለት ነው"

ሐሰተኛ ትምህርቶች በሚነሡበት ጊዜ ሁሉ ትምህርቶቹን በመመርመር መጽሐፍ ቅዱሳዊ ምላሽ መስጠት የተለመደ የቤተ ክርስቲያን አሠራር ነበር። ለምሳሌ በሐዋርያት ሥራ 15 ላይ ሐዋርያቱ በወቅቱ የተነሣውን የአስተምሀሮ ልዩነት ለመመርመር በእየሩሳሌም ተሰብስበው ነበር። ልክ እንደዚሁ ሁሉ በቤተ ክርስቲያን ታሪክም ውስጥ በርካታ ጉባኤዎች ተካሂደዋል። በተለይ በ325 ዓ.ም የተካሂደው የኒቲያ ጉባኤ<sup>45</sup>፣ በ381 ዓ.ም የተካሂደው የቈስጠ ንጥኒያ ጉባኤ፣ በ431 ዓ.ም የተካሂደው የኤፌሶን ጉባኤ እንዲሁም በ451 ዓ.ም የተካሂደው የስልቄዶን ጉባኤ በቤተ ክርስቲያን ታሪክ ውስጥ ክፍተኛ ቦታ የሚሰጣቸው ናቸው።

ዳን ብራውን እንደ ሚለው የኒቂያ ጉባኤ የኢየሱስ ክርስቶስን አምላክነት "በድምፅ ብልጫ ለማጽደቅ የተጠራ ጉባኤ" ሳይሆን፣ የእስክንድርያ ቤተ ክርስቲያን አገልጋይ የነበረው አሪዮስ፣ ኢየሱስ ክርስቶስ፣ አምሳክ ሳይሆን ፍጡር ነው በማለቱ ምክንያት አርዮስ ያቀረበውን አዲስ ትምህርት ለመመልከት የተሰበሰበ ጉባኤ ነው። የኒቂያ ጉባኤ፣ ብራውን እንደሚለው የኢየሱስ የአምሳክ ልጅነት ለማጽደቅ የተሰበሰበ ጉባኤ አይደለም፣ አርዮስም

<sup>&</sup>lt;sup>45</sup> ጉባኤ ኒ*ቲያ በጉርጉሮሳውያኑ የዘመን አ***ቈ**ጣጠር 325 ዓ.ም የተካሄደ፣ ከምሥራቀም ሆነ ከምዕራብ ቤተ ክርስቲያናት የተወከሉ የሚሆኑ ሊቃውንት የተካፈለብት ታሳት የቤተ ክርስቲያነ ጉባኤ ነው።

ቢሆን ኢየሱስ የእግዚአብሔር ልጅ እንደ ሆን ያምናል። ነገር ግን የእግዚአብሔር ልጅ የሆነው ኢየሱስ የጊዜ ጅግሬ አለው የሚለው አቋሙነው እንዲወገዝ ያደረገው—ውጉዝ ከመአሪዮስን ልብ ይሏል። የእርዮስ ትምህት የወደቀውም ዳን ብራውን እንደሚለው በተቀራራቢ ድምፅ ሳይሆን፣ ከታዳሚዎቹ መካከል የአርዮስን አቋም የደገፈው ራሱ አርዮስና በስም ያልተገለጸ ሌላ አንድ ሰው ብቻ ነው።

ጻን ብራውን ብቻ ሳይሆን በርካታ መናፍቃን፣ ክርስቶስ አምላክ ነው የሚለው ትምህርት ከቃለ እግዚአብሔር የተቀጻ ሳይሆን፣ ከጉባኤ ኒቂያ በኋላ የመጣ ባዕድ አስተምህሮ ነው የሚል አመለካከት አላቸው። ጉባኤ ኒቂያ በሮማው ቄሳር ቄስጠንጢኖስ<sup>46</sup> ተጠርቶ፣ የእስክንድርያ ቤተ ክርስቲያን አለቃ የነበረው አርዮስ፣ "ኢየሱስ ክርስቶስ ክአብ ጋር በሁሉ ነገር ትክክል አይደለም" የሚለውን ትምህርቱን ለመመርመር የተቀመጠ ጉባኤ ነው። እንደ አርዮስ እምነት፣ ኢየሱስ ክርስቶስ ፍጡር ስለሆነ፣ ኢየሱስ ክርስቶስ ያልነበረበት ዘመን ነበር። አርዮስ ይህን እምነቱን ለማራመድ በርካታ ደብዳቤዎችን ወደ አብያተ ክርስቲያናቱ ይጽፍ ስለነበር፣ በቆስጠንጢኖስ ግዛተ ዐፄ ክፍተኛ የሆነ ሃይማኖታዊ ልዩነት ተፈጠረ፣ ይህን ልዩነት ለመፍታት ንጉሥ ቆስጠንጢኖስ የኒቂያን ጉባኤ በመጥራት ምሁራኑ በርእሰ ጕዳዩ እንዲመክሩ አደረገ። ጉባኤው ኢየሱስ አምላክ ነው የሚለውን አቋም ያስተላለፈው 316 ለ2 መሆነ ድምፅ እንጂ፣ ጻን ብራውን እንደሚለው ኢየሱስ አምላክ ነው የሚለው አቋም ተቀባይነት ያገኘው በጥቂት ድምፅ ብልጫ አይደለም።

ጉባኤው አርዮስን አውግዞና ክርስቶስ ፍጹም አምሳክ ነው የሚለውን መሠረተ አምነት አጽንቶ ያለፈ ጉባኤ ቢሆንም፤ አንዳንድ ሰዎች ኢየሱስ ክርስቶስ ፍጹም አምሳክ ነው የሚለው ትምሀርት፤ ከኒቂያ ጉባኤ በፊት አልነበሪም የሚል የተሳሳተ ግንዛቤና ሙግት አሳቸው። ጉባኤ ኒቂያ ብሎያትንና ተዲሳትን አያጣቀስ አስተምሀሮውን ደርዝ ባለው መልክ ያብራራ ጉባኤ እንጂ፤ በመጽሐፍ ቅዱስ ያልተቀመጠውን ትምሀርት ያስተሳለፈ ጉባኤ ላለመሆኑ ታሪክን በመጥቀስ አማኝ በማፈላለግ ይህን የተሳሳተ የታሪክ ግንዛቤ፤ የታሪክ አማኝ በማቅረብ ስሕተቱን ማጋለጥ አግባብ ስለሚሆን፤ ከጉባኤ ኒቂያ በፊት የነበሩትን የቤተ ክርስቲያን አበው በርእስ ጒዳዶ ላይ ምን ብለው ሀለፉ የሚለውን ጒዳይ በአስረጅነት ለማቅረብ አሞክራለሁ። ይህ ጽሑፍ ዳሰሳዊ ጥናት ስለሆነ፤ የሁሉንም አበው እማኝነትና ትምህርት በስፋት

**ጳሊቃርጳስ** (Polycarp) በ70 ዓ.ም ተወልዶ በ155 ዓ.ም ወይም ደግሞ 160 ዓ.ም የሞተ፣ የመተምቁ ዮሐንስ ደ*ቀ መ*ዝሙር የነበረ እንዲሁም የሰምርኔስ ሴተ ክርስቲያን ሊቀ ጳጳሳት የነበረ ሰው ነው። ይህ ሰው ክርስቶስን በተመለከተ እንዲህ ብሏል:-

o "ሁሉን ቻይ እግዚአብሔር ሆይ…ዘሳለማዊና ሰማያዊ በሆነው ሊቀ ካሀናት በምትወደውና ባከበርኸው ልጅሀ በኢየሱስ ክርስቶስ በኩል ለአንተና ለእርሱም እንዲሁም ለመንፌስ ቅዱስ ለአሁንም ሆነ ስዘሳስም ክብር ይሁን" (n. 14, ed. Funk; PG 5.1040).

**ዮስጦስ ሰማ**ዕት (Justin Martyr)፣ የቤተ ክርስቲያን ዐቃቤ እምነት<sup>48</sup> የነበረና **የሰማ**ዕትነትን ክብር የተቀጻጀው ይህ አባት በ100 ዓ.ም ተወልዶ 165 ዓ.ም

<sup>\*</sup> በ306 ዓ.ም ሳይ የሮም *ንጉሥ ነገሥት/*ቄሳር የሆነ።

<sup>4</sup> የክርስቲያን አበው ምስክርነት የተወሰደው ተስፋዬ ሮበሌ፡ *የአስተምህሮተ ሥላሴ ሞጽሐፍ ትዱሳዊ መሠረት፣* (አዲስ አባባ፡ ተስፋ ዐቃብያን ክርስትና ማኅበር 1998 ዓ.ም)፡ 18-21 ላይ ነው።

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> ዐቃቤ አምነት/ክርስትና የሚለው ስያሜ ্ਾologetics) የሚለውን የእንግሊዝኛ ቃል የሚወክል ነው። በግእዝ ዐቃቢ ማለት የሚጠብት፣ ጠባቂ፣ ተመልካች፣ ከልካይ ማለት ነው። ዐቃቤ ክርስትና የሚባሉት የክርስትናን መሠረተ አምነት ከመናፍቃን እንዲሁም ክርስቲያናዊ ካልሆኑ የተለያዩ የስሕተት ትምሀርቶች/ሒሶች የሚጠብቁ ሰዎች ናቸው።

<sup>&</sup>quot;አፖሎጂቲክስ" (apologetics) የሚለው የእንግሊዝኛ ስያሜ የተወሰደው "አፖሎጂያ" ወይም "አፖሎጂዮ" ከሚለው የግሪክ ቃል ነው። አፖሎጂያ የሚለው ቃል በ1ጴጥሮስ 3+15 ላይ የሚገኝ ሲሆን፤ ሁሉም የአማርኛ ትርጒሞች (የ1954፤ የ1980 እንዲሁም የአዲሱ መደበኛ ትርጕም) "መልስ መስጠት" ብለው ተርጕመውታል። በአብዛኛው ይህ ክፍል ለዐቃቤ ክርስትና መሪ ጥትስ ተደርጎ ይወሰዳል። የዐቃቤ ክርስትና ዐቢይ ዐላማ፤ ክርስቲያናዊ አምነት መጽሐፍ ቅዱሳዊና ምክንያታዊ/ምክንዩአዊ ለመሆኑ ማስረጃ ማትረብ ነው። አፖሎጂያ የሚለው የግሪክ ቃል በሚከተሉት ክፍሎች

እንደ ሞተ ይገመታል። ይህ አባት ኢየሱስ <mark>ክርስቶስን በተመለከተ **እንዲ**ሀ</mark> በሏል:-

o "የዓለማት ጌታ በሆነው በእግዚአብሔር በስም አብ፣ በሞድጎኒታችንም ኢየሱብ ክርስቶስ እንዲሁም በመንፈስ ቅዱስ በውሃ መታጠብን ያገኛሉ" (First Apol., LXI).

አ**ግ**ናጢ<mark>ዮስ ዘአንጾኪያ (</mark>Ignatius of Antioch) የአንጾኪያ ቤተ ክርስቲያን ሊቀ ጳጳሳት የነበሪና በ98 ዓ.ም ወይም በ117 ዓ.ም እንደ ሞተ የሚገመት ክርስትናን ከመናፍቃን በ*ሚ*ከላከሉ ዙሪያ ብዙ የጻፌ ዐቃቤ ክርስትና ነው:-

o "ጌታችን ለኢየቡስ ክርስቶስ፣ ለእርሱና በእርሱ በኩልም ለአብና ለመንፈስ ትዱስ ክብርና ኀይል ለዘሳለም ዓለም ይሁን" (n. 7; PG 5.988)።

ጠ**ርሙሊያኖስ ወይም ተርቱሊያኖስ** (Tertullian 160-215) አፍሪካዊ ወ**ቃቤ** ክርስትና እንዲሁም የነገረ መለኮት ሊቅ ነው። ክርስትናን ከ**መናፍቃንና** ክሌሎች ሐያስያን ለመከሳከል ብዙ ጽፎአል።

ዕ "አብና ወልድ ሁለት ከመንፈስ ቅዱስ ጋር ደግሞ ሦስት መሆናቸውን አንገልጻለን። የተጓጥሩም ቅደም ተከተል ከድኅነት/ድነት አንጻር ነው... ይህም አንድነትንና ሦስትነትን መሠረት አድርጎ ሦስቱንም ማዕከል ያደረገ ነው! አነርሱም አብ፤ ወልድና መንፈስ ቅዱስ። [አብ፤ ወልድና መንፈስ ቅዱስ] ሦስት ናቸው... ነገር ግን በባሕርይ ሳይሆን በገጽ፥ በጎይል ሳይሆን ነገር ግን በዐይነት። በባሕርይና (substance) በጎይል አንድ ናቸው፣ ምክንያቱም አንድ አምሳክ ብቻ ስላለና ይህም ባሕርይ፤ ገጽና ዐይነት በአብ፤ በወልድና በመንፈስ ቅዱስ ዙሪያ ያለ በመሆኑ" (Adv. Prax. 23; PL 2.156-7፤ የመጀመሪያውን ቅንፍ አይጨምርም)

<sup>አ</sup>ርጌንስ (Origen 185-254) የእስክንድርያ ቤተ ክርስቲያን የነገረ **መለኮት** ሥሁር ነው። አርጌንስ ክርስትናን ከተለዩ ሐያስያን የተከላከለና ክርስትናን |ተመለከተ ብዙ የጻፌ ሰው ነው።

<sup>ው</sup>ስተም ተጠቅሶ ይገኛል (ሐዋርያት ሥራ 22+1፣ 25+16፣ 1**ቆሮንቶስ** 9+3፣ 2**ቆሮንቶስ** /÷11፣ ፊልጵስዩስ 1+7:16፣ 2 ጢሞቴዎስ 4+16)።

- o "የአንዚአብሔር ቃል ወይም የአንዚአብሔር ተበብ ጅማሬ አለው የሚል ማንኛውም ሰው፣ ቢያንስ እግዚአብሔርን መናቁ እንደ ሆነ ልብ ሊለው ይገባል...ምክንያቱም እግዚአብሔር ባለፉት ዓመታትም ሆነ ዘመናት ወይም ከዚህ ውጪ ሊገመት በሚችልበት ጊዜ ሁሉ፣ እግዚአብሔር የተበብ ባለቤት ነውና ... ይህ አውነት ለእግዚአብሔር አብ እንደ ሆነው ሁሉ ለወልድም ነው" (De Princ. 1.2.; PG 11.132)።
- o "እውነታው ይሀ ከሆነ [መንፈስ ቅዱስ አሁን እንደ ሆነው ሁሉ ዘሳለማዊ ካልሆነ፣ በዘመናት ውስጥ ለውቀትን ገብይቶ መንፈስ ቅዱስ መሆን ከቻለ] መንፈስ ቅዱስ ሰዘሳለም ዓለም መንፈስ ቅዱስ መሆን ካልቻለ፣ እንደማይለወጠው አብና እንደ ልጁ ሁለ መንፈስ ቅዱስ የሥሳሴ አንዱ አካል ነው ማለት አይቻልም"<sup>49</sup>
- o "የመለኮት ምንጭ ብቻ ሁሉን ነገር በቃሉና በምክንዩው የሚይዝ ከሆነ፣ በሥሳሴ አካሳት ውስጥ መበሳለጥ ወይም መተናነስ የለም"<sup>50</sup>

**ሔራኔዎስ** (Irenaeus) በ115 ዓ.ም. ተወልዶ 190 ዓ.ም. የሞተ፣ በልጅንቱ የሐዋርያው ዮሐንስ ደቀ መዝሙር ከነበረው ከፓሊቃርጳስ የተማረ እንዲሁም የልዮን ቤተ ክርስቲያን ሊቀ ጳጳሳት የነበረ ሰው ነው:-

o "ቤተ ክርስቲያን በዓለም ሁሉ እንዲሁም እስከ ዓለም ዳርቻ ድረስ ብትበተንም፤ ቤተ ክርስቲያን ከሐዋርያትና ከእነርሱ ደቀ መዛሙርት የተቀበለቸው የሚከተለውን መሠረተ እምነት ነው:- ሁሉን ቻይ የሆነና ሰማይንና ምድርን እንዲሁም ባሕርን በእንዚህም ውስጥ የሚኖሩትን ሁሉ የፌጠረ እንድ እግዚአብሔር፣ በእግዚአብሔር ልጅ በአንዱ በኢየሱስ ክርስቶስ፤ ለድነታችን ሲል ትስብአት የሆነ፡ በመንፌስ ቅዱስ፤ የእግዚአብሔርን ዘመን በነቢያቱ ያበሠረ እንዲሁም የተወጻጁ ጌታችንን የኢየሱስ ክርስቶስን ምጽአት፤ ከድንግል መወለድ፤ ሕማም፤ ከሙታን መነሣት፤ በአካለ ሥጋ ወደ ሰማይ ማረግ፤ 'ሁሉን አንድ አድርን ለመሰብሰብ' በአብ ክብር ከሰማይ መገለጥ፤ የሰው ልጆችን ሁሉ በአዲስ አካል ከሙታን ማስነሣት፤ ይኸውም ክርስቶስ ኢየሱስ ጌታችንና አምላካችን እንዲሁም አዳኛችንና ንጉሣችን መሆኑን፤ በማይታየው አብ ፌቃድ በሰማይና በምድር ከምድርም በታች' ያለ ጕልበት ሁሉ እንዲንበረከክለት፤

<sup>&</sup>lt;sup>49</sup> Alexander Roberts and James Donaldson, eds., *The Ante-Nicene Fathers*, Grand Rapids: Eerdmans, 1975 rpt., Vol. 4, p. 253, de Principiis, 1.111.4

<sup>80</sup> Roberts and Donaldson, Ante-Nicene Fathers, Vol. 4, p. 255, de Principii., I. iii. 7

ምሳስም ሁሉ ለሁሉ ኀጢአት ብሎ እንደ ተሰዋ እንዲመስክርለት ነው . . ." (Against Heresies X.l)።

ባኤ ኒቂያ በፊት የነበሩት እነዚህ የእምነት አባቶች እንዲህ ዐይነት እምነት ቸው ከሆነ፣ ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ ነው የሚለው አስተምሀ**ሮ ቀጸማይ** <sup>ወን</sup>ጪ ጉባኤ ኒቂያ ሳይሆን፣ ቃለ እግዚአብሔር ነው፣ እ**ንዲሁም ይህ** ተምሀሮ ከኒቂያ ጉባኤ በፊት በነበሩት የእምነት አበው ዘንድ እ**ንደ ነበር** ሊያሳይ ነው።

እንዚአብሔር ኢየሱስ ክርስቶስን አምላክ ነው ሲል፣ ከእግዚአብሔር አብ በተነጻጸረ መልኩ ነው—አብ አምሳክ እንደ ሆነው ሁሉ ኢየሱስም አምላክ ፡፡፡ ደቀ መዛሙርቱ አመሳክ እንዲሁም መሲሕና የእግዚአብሔር ልጅ እንደ አምነው ያሳምኑ ነበር። በርካቶችም ይህን በማመናቸውና ይህንን ነሥራች ለሰዎች በመስበካቸው ለአናብስት ታልፌው ተሰጥተዋል፣ በእሳት ትፕለዋል። በአጠቃላይ ዳን ብራውን እንደሚለው ኢየሱስ አምላክ ነው ለው ትምህርት በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን የተጀመረ ጒዳይ

## 8. ኢየሱስ መግደሳዊት ማርያምን አንብቶ ነበርን?

- o "የኢየሱስና የመግደሳዊት ማርያም ኃብቻ የታሪካዊ ዘጋቦች አካል ነው" (1ጵ 245)
- "በምጨረሻው ራት ላይ በትክክል እንደ ተንጸባረቀው፣ ኢየሱስና ማንደሳዊት ማርያም አንድ ላይ ነበሩ" (ገጽ 244)
- የፌልጳስ ወንጌል ተብሎ ከሚጠራው ጽሑፍ በመውሰድ ዳን ብራውን እንዲሀ ይላል፤ "የመሲሑ ወዳጅ መግደላዊት ማርያም ነች፤ ክርስቶስ ከተቀሩት ደቀ መዛሙርት ይልቅ አብዝቶ ይወዳት ነበር፤ አዝወትሮም ከንፌሯ ላይ ይስማት ነበር፤ የተቀሩት ደቀ መዛሙርት ግን በዚሀ ጒዳይ ይቄጡ ነበር፤ ደስ ያለመሰኘታቸውንም ይገልጹ ነበር፤ 'ከእኛ ከሁላችንም ይልቅ እርሷን አብዝተሀ የምትወዳት ለምንድን ነው?' ይሉትም ነበር" (ንጽ 246)
- "መደበኛው መጽሐፍ ቅዱስ ኢየሱስ አላገባም ከሚለን ይልቅ አግብቶአል የሚለው ጒዳይ የበለጠ ትርጒም ይሰጣል. . .ምክንያቱም ኢየሱስ ዕብራዊ ነው፤ እንደ ዕብራውያን ባህል ከሆነ ደግሞ፤ ያለማግባት የተኰነነ ጒዳይ ነው፤ አይሁዳዊ አባት ለወንድ ልጁ ተስማሚ ሚስት የመፈለግ ግዴታ አለበት" (1ጵ 245)

ስለመግደሳዊት ማርያም የሚያወሩት የሐዲስ ኪዳን ምንባባት የሚከተሉት ናቸው:--

- o መግደሳዊት ማርያም ኢየሱስ በሚስቀልበት ጊዜ ከበርካታ ሴቶች ጋር በመሆን በመስቀሉ ፊት ቆማ ነበር ማቴዎስ 27÷55-56፤ ማርቆስ 15÷40-41፤ ዮሐንስ 19÷25።
- o **ማቴ**ዎስ 27÷61፣ ማርቆስ 15÷47፣ የኢየሱስ አካል ከመስቀሉ ላይ ሲወርድ፣ ሲባንዝና ሲቀበር ተመልክታለች።
- o ማቴዎስ 28÷1፡ ማርቆስ 16÷1፡ ሎቃስ 24÷10 በሦስተኛው ቀን በድኑን ሽቱ ለመቀባት ከሂዱት ሰዎች መኻል መግደላዊት ማርያም አንዷ ናት፡፡
- o ዮሐንስ 20÷13-17 ማልጻ ወደ መቃብር በመሄድ በመቃብሩ ስፍራ ሁለት መላእክት እንዳገኘች እንዲሁም ከሙታን የተነሣውን ኢየሱስን እንዳገኘች እናንባለን።
- o በሱ*ቃ*ስ 7÷36-50 ላይ የምትገኘው ሴት *መ*ግደላዊት ማርያም እንዳልሆነች ልብ ይሏል።

በአዲስ ኪዳን ሰባት ሰዎች "ማርያም" በሚለው ስም ተጠርተዋል፤ ይኸውም (1) የኢየሱስ እናት ማርያም (ማቴዎስ 1+18)፤ (2) የማርታና የአልዓዛር እጎት የቢታንያዋ ማርያም (ሎቃስ 10+38-42፤ ዮሐንስ 11+1-44)፤ (3) መግደላዊት ማርያም (ማርቆስ 16+9) (4) የያዕቆብና የዮሴፍ/የዮሳ እናት ማርያም (ማቴዎስ 27+56)፤ (5) የማርቆስ እናት ማርያም (ሐዋርያት ሥራ 12+12)፤ (6) የቀልዮጳ ሚስት ማርያም (ዮሐንስ 19+25)፤ (7) በሮም የምትኖረዋ ማርያም (ሮሜ 16+6) ናቸው<sup>51</sup>።

በሐዲስ ኪዳን ምንባባት የመግደላዊት ማርያም ስም የተጠቀሰው፣ ከትውልድ መንዶሯ ጋር ተያይዞ ነው—"መግደላዊት" የሚለው ስም፣ በስሟ ላይ እየተቀጸለ። "መግደላ" በገሊላ ባሀር ጻርቻ የምትገኝ መንደር ናት። ቅጽሉም እንደሚያሳየው፣ መግደላዊት ማርያም የዚህች መንደር ነዋሪ ናች<sup>52</sup>።

<sup>&</sup>lt;sup>51</sup> New Bible Dictionary (Second Edition), 746-748.

<sup>52 7</sup>t**), ከማ**ሁ።

እንደ ሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት መግደሳዊት ማርያም፣ ኢየሱስ ሰባት አጋንንት ያወጣሳት (ሎቃስ 8÷1-3) እንዲሁም ከዮሐና፣ ከለስናና ከሌሎች ሴቶች ጋር በመሆን በገንዘባቸው ኢየሱስን ከሚያገለግሎት ሴቶች መኽል ናት። መግደሳዊት ማርያም እንደ ሌሎቹ ደቀ መዛሙርት ሁሉ ኢየሱስ በሚያገለግልበት ስፍራ አብራ የምትሄድ፣ ባደውን መቃብር ተመልክታ የኢየሱስን ከሙታን መንሣት የመሰከረች ሴት ነች። ሐዲሳት የኢየሱስ ክርስቶስን የሦስት ዓመት ከመንፈት አገልግሎት እንዲሁም ሕይወት በስፋት ዘግበውልናል። ነገር ግን አግብቶአል የሚል ጒዳይ አንጻችም ጊዜ በየትኛውም ስፍራ ላይ አልተገለጸም። ከቤተ ክርስቲያን ታሪክና ከትውፊት የምንማረው ጕዳይ፣ ኢየሱስ ክርስቶስ እንደ ታሳሳት ነቢያት፣ ካህናት እንዲሁም የቤተመቅደስ አገልጋዮች ሳያገባ እንደ ኖረ ነው።

ብራውን በወቅቱ በነበረው የእስራኤሳውያን ማኅበረሰብ ዘንድ ያለማግባት ሙሉ ለሙሉ የተኩነን ጕዳይ ነው የሚለው ሐሳብ ስሕተት ነው። በተንት ዕብራውያን ዘንድ ያለማግባት የሚበረታታበት ሁኔታ አለ። ለምሳሌ የተምራን ማኅበረሰቦች (ለምሳሌ አሴናውያን) አያገቡም ነበር። ሕይወቱን በቤተ መቅደስ እግዚአብሔርን በማገልገል ለማሳለፍ የሚፈልግ አገልጋይ እንዲያገባ አይፈለግም ነበር። ኢየሱስ ራሱ፣ ለእግዚአብሔር መንግሥት ሥራ ሲሉ ራሳቸውን ጃንደረባ የሚያደርጉ ሰዎች እንዳሉ፥ ይሀም የሚበረታታ ጕዳይ እንደ ሆነ አስተምሮአል (ማቴዎስ 19÷11-12)። ስለዚሀ የእስራኤሳውያን ወንዶች ያለማግባታቸው ያልተለመደ ጕዳይ አይደለም። በተለይ ደግሞ ለመሲሕ እንዲሁም ለእግዚአብሔር ልጅ ያለማግባቱ ከማኅበረሰቡ አስተሳሰብ ወጪ ሲሆን አይችልም እንዲያውም ማግባቱ እንግጻ ጕዳይ ይሆናል እንጂ። ታሳሳቅ ነቢያት ሚስት አልነበራቸውም፥ ለምሳሌ ከብሉይ ኪዳን ኤርምያስ ከሐዲስ ኪዳን መጥምቁ ዮሐንስ።

ሐዋርያው ጳውሎስ ማግባት ቢፈልማ የማግባት መብት እንደ ነበረው በሚገልጽበት ስፍራ፣ ያገቡ ሰዎችን እንደ ምሳሌ ሲጠቅስ ኢየሱስ ያገባ ቢሆን ኖሮ፣ ከሌሎች ሰዎች ይልቅ በምሳሌነቱ የኢየሱስን ጋብቻ በዋነኝነት ይጠቅስ ነበር፣ "እንደ ሌሎች ሐዋርያት፣ እንደ ጌታ ወንድሞችና እንደ ኬፋ ሁሉ፣ እኛስ አማኝ ሚስት ይዘን የመዞር መብት የለንምን?" (1ቆሮንቶስ 9÷5)። ነገር ግን ይህን ያለማድረጉ ኢየሱስ ያለማግባቱን የሚያሳይ ነው። አየሱስ ማግባቱ እውነት ቢሆን ኖሮ፣ በሐዲስ ኪጻን መጻሕፍት ተጠቅሶ ይገኝ ነበር። መግደላዊት ማርያምም ከትውልድ መንደሯ "መግደላዊት" ይልቅ ታዋቂ በሆነው በኢየሱስ ስም፣ "የኢየሱስ ሚስት ማርያም" ተብላ ትጠራ ነበር—

"የቀልዮጳ ሚስት ማርያም" (ዮሐንስ 19÷25)፣ በባሏ ስም እንደ ተጠራችው ማለት ነው።

እንዲያውም ኢየሱስ መንፈሳዊ በሆነ ሁኔታ ወደ ፊት ቅድስት የሆነቸውን ቤተ ክርስቲያን እንደሚያገባ መጽሐፍ ቅዱስ ያስተምራል (ማቴዎስ 9÷15፤ ዮሐንስ 3÷29። 2ቆሮንቶስ 11÷2፣ ኤፌሶን 5÷21-33፣ ራእይ 21÷9፣ 22÷17)። በሐዲስ ኪዳን የኢየሱስ እናት፣ "አባት"፣ እኅቶች፣ ወንድሞች፣ ደቀ መዛሙርቱ እንዲሁም የደቀ መዛሙርቱ ሚስቶች በስም ሲጠቀሱ ኢየሱስ ሚስት ቢኖረው ኖሮ የማትጠቀስበት ምክንያቱ ምንድን ነው? የሐዲስ ኪዳን ምንባባት የኢየሱስ ክርስቶስን ያለመተቀሱም ሆነ፣ መግደላዊት ማርያምን የኢየሱስ ሚስት ያላለበት ምክንያት ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን ባለማንባቱ እንደ ሆነ ግልጽ ነው።

ዳን ብራውን ኢየሱስ አግብቶአል ለማለት በአማኝነት የሚጠቅሰው፤ የኖስቲኮች ጽሑፍ የሆነውን የፊልጰስ ወንጌልን ነው (በሐዋርያቱ አንዱ በሆነው በፊልጰስ ስም የተዘጋጀው ይህ መጽሐፍ በሐዋርያው ፊልጰስ የተጻፌ ያለመሆኑን ልብ ይሏል፤ ሐዋርያቱ ካለፉ ከብዙ መቶ ዓመታት በኋላ ማንነቱ በማይታወቅ ግለሰብ እንዲሁም ቦታ የተዘጋጀ ሰነድ ነው)። የፊልጰስ ወንጌል መግደላዊት ማርያም የኢየሱስ "ወዳጅ" ነበረች ይላል። እንደ ብራውን ትንተና ደግሞ በአረማይስጥ ቋንቋ "ወዳጅ" ማለት "ሚስት" ማለት ነው። እንዲያውም ብራውን፤ "ማንኛውም የአረማይስጥ ቋንቋ ምሁር እንደሚገልጸው በዚያን ጊዜ በአረማይስጥ 'ወዳጅ' ማለት 'ሚስት' ማለት ነው" ይለናል (ገጽ 246)። ስለዚህ ኢየሱስ ሚስት ነበረው ማለት ነው። በተጨማሪም ብራውን የፊልጰስን ወንጌል በመጥቀስ ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን አዝወትሮ "ከንፌሯን" ይስማት እንደ ነበር ይገልጻል።

ጻን ብራውን እንደሚለው፣ ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን አግብቶ ነበር፣ ይህ ጒዳይም እንደ ሊዮናርዶ ጻ ቬንቺ ባሉ የቤተ ክርስቲያን ሰዎች የሚታወቅ ነው። ብራውን ለዚህ እንደ ማስረጃ አድርን የተጠቀመው፣ የማርያም ወንጌል 17÷10-18÷21 እንዲሁም የፊልጶስ ወንጌል 63÷33-36 በመባል የሚጠፋትንና ከቀኖና መጻሕፍት ውጪ ያሉትን ጽሑፎች በተጨማሪም የሊዮናርዶ ዳ ቤንቺ፣ "የመጨረሻው ራት" በመባል የሚታወቀው ሥዕል ነው። አንደ ጻን ብራውን ትንተና በፊልጶስ ወንጌል ላይ (1) ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን በአደባባይ ክንፈሯ ላይ ይስማት እንደ ነበር፣ (2) ከተቀፉት ደቀ መዛሙርት በላይ እንደሚወዳት እንዲሁም፣ (3) "ወዳጂ" እንደ ነበር (እንደ ጻን ብራውን

ትንተና "ወጃጅ" የሚሰው ቃል ጾታዊ ግንኙነትን የሚያሳይ ነው)። ስለተገለጸ ኢየሱስ መግዶሳዊት ማርያምን አግብድት እንደ ነበር የሚያሳይ ነው ባይ ነው።

ሊቃውንት እንዚሀ የኖስቲክ መጻሕፍት ቀደምት እንዲሁም ተአማኒነት ያሳቸው በንዶች አይደሉም ባይ ናቸው። እንዚሀ መጻሕፍት የተጻፉት በሦስተኛው ወይም በአራተኛው መቶ ክፍለ ዘመን ላይ ነው እንዲሁም የመጻሕፍቱ ጸሓፊ ማን እንደ ሆነ፣ የትስ ቦታ እንደ ተጻፉ በትክክል አይታወትም። ይሀ ማለት መጻሕፍት የሐዋርያውን የፊልጳስን እንዲሁም የማርያምን (ምናልባት የመንደላዊት ማርያምን) ስም ይጠቀሙ እንጂ፣ እንዚሀ መጻሕፍት የተጻፉት ፊልጳስም ሆነ ማርያም ክሞቱ ከብዙ መቶ ዓመታት በኋላ ነው።

እንዚሀ ሰንዶች ተኣማኒንት ያሳቸው ሰንዶች ናቸው ቢባል እንኳ፣ ሰንዶቹን ተሬብ ብለን ስንመሪምራቸው ኢየሱስ መግደሳዊት ማርያምን አግብቶ ነበር ወደሚለው ድምዳሜ የሚያደርስ አንዳች ነተብ የሳቸውም።

"beliefnet.com" የተባለ ድሪ ገጽ፣ ፕሮፌሰር ዳለር በክ የተባሉ ስመ ጥር የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ሊቅ፣ ለዘብተኛ አቋም ካላቸውና በእግዚአብሔር መኖር በማያምኑ የነገሪ መለኮት ምሁር ጆን ዶሚኒክ ክሮስሳን ጋር፣ ኢየሱስ አግብቶአል በሚሰው ጕዳይ ላይ ጽሑፍ እንዲያቀርቡ ይጋበዛሉ። ድሪ ገሎይህን ግብዣ ያቀረበላቸው፣ ሁለቱም ምሁራን ተቃራኒ የሆነ ሐሳብ ደግፈው ጽሑፍ ያቀርባሉ በሚል ነበር። በክም ሆኑ ክሮሳን ኢየሱስ አግብቶአል ለማለት አንዳችም መረጃ እንደሌለ ገልጸዋል<sup>53</sup>። ለዘብተኛ አቋም ባላቸው ምሁራንና ጽኑ አማኒ ሊቃውንት መካከል በርካታ ልዩነት ቢኖርም፣ ኢየሱስ ባለ ትዳር ነበር በሚለው ጕዳይ ላይ ግን አንዳችም ልዩነት የላቸውም።

ከሳይ ያየናቸውን እንዚህን የዳን ብራውን ትችቶች በተመለከተ፣ አንባቢዎች ልብ ሊሷቸው የሚገቧቸው መሠረታዊ ነተቦች አሉ፤ ይኽውም (1) የፌልጳስ ወንጌል አንዳችም ቦታ ኢየሱስ አ**ግብቶ**አል አይልም። (2) በተጨ*ጣሪ*ም የፊልጰስ ወንጌል የሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ቀኖና ከተጠናቀቀ ከብዙ መቶ ዓመታት በኋላ ባልታወቀ ሰሙ የተዘጋጀ፣ ተ<mark>አማኒ</mark>ነት የሌሰው ሰነድ ነው። (3) ዳን ብራው የፌልጶስ ወንጌል በአረማይስጥ ቋንቋ ነው የተጻፈው፤ በአረማይስጥ *"ወዳጅ" ማለት "ሚስት" ማለት ነው ይበ*ል እንጂ፣ የፌልጰስ ወንጌል የተጻፈው በአረማይስጥ ሳይሆን በግሪክ ወይም በኮፕቲክ **ቋንቋ** ነው። በግሪክ **ጳንጳ**፣ "ካዮኖኖስ" ማለት "ሚስት" ማለት አይደለም (**በግሪክ ሚስት** "**ጉ**ኔ" *ነ*ው)። "ካዮኖኖስ" ማለት "ጓደኛ"፣ "ባልንጀራ" እንዲሁም "የሥራ ባልደረባ" ማለት ነው። "ካዮኖኖስ" የሚለው የግሪክ ቃል፣ በሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት ውስጥ ዐሥር ጊዜ የተጠቀሰ ሲሆን፣ አንድም ጊዜ ቃሉ ማስትነትን **ለማመልከት** ወይም የጻታ ግንኙነትን ለማመልከት ተቅም ላይ አል**ዋለ**ም (ማቴዎስ 23÷30፣ ሎቃስ 5÷10፣ 1ቆሮንቶስ 10÷18:20፣ 2ቆሮንቶስ 1÷7፣ 8÷23፣ **ፌልሞና** 17፣ ዕብራውያን 10÷33፣ 1ጴተሮስ 5÷1፣ 2ጴተሮስ 1÷4)። ሊቃውንቱ እንደሚያስረዱት የፊልጶስ ወንጌል፣ መግደላዊት ጣርያምን የኢየሱስ "ወዳጅ" ያለበት ምክንያት ከእናቱ ከማርያም ለመለየት (የስሙ አንድ መሆን ሰዎችን አንዳያደናግር) ነው። የኢየሱስ እናት ማርያምና መግደላዊት ማርያም በዚህ ዐውድ ውስጥ በአንድ ላይ ተጠቅሰዋልና (የፊልጰስ ወንጌል 63÷34-64÷5)። (4) የፌልጶስ ወንጌል፣ "ኢየሱስ አዘውትሮ .ሳይ ይስማት ነበር" ይሳል፣ ምኗ ሳይ ይስማት እንደ ነበር አይታወቅም፣ ምክንያቱም ጥንታዊ የሚባለው የፌልጰስ ወንጌል እጅግ የተኈሳቈለ እንዲሁም ዐረፍተ ነገሮቹም ሆኑ ቃሳቱ የተቀጻደዱ ናቸው። ዳን ብራውን በሀረፍተ ነገሩ ውስጥ የኈደለው ቃል "ከንፈሯ" የሚለው ቃል ነው ባይ ነው። ነገር ግን "ከንፈር" ብቸኛ አማራጭ ነው ማለት አይደለም። ራስ፣ ጒንጭ፣ እጅ፣ ትከሻ ወዘተ በአማራጭ ሊቀርቡ **የሚችሉ ናቸው። እንዲያውም ሚስትን በአደባባይ ከንፈር ላይ መሣም የ**ቀንት እስራኤሳውያን ባሀል አይደለም። የተንት ክርስቲያኖች ያሳቸውን አንድነት፣ ኅብሬት፣ ፍቅር ወዘተ ለማሳየት በሚገናኙበት ጊዜ ሁሉ ይሳሳሙ ነበር (1ቆሮንቶስ 16÷20)፣ ይህ ደግሞ ያላቸውን መንፈሳዊ አንድነት ለማሳየት እንጂ ወሲባዊ ማንኙነትን የሚያመለክት አይደለም። ስለዚህ የፌልጰስ ወንጌል፣ ኢየሱስ ከንፌሯን ይስማት ነበር አለማለቱ እንዲሁም ከንፈር በአደባባይ መሣም የዕብራውያን ባሀል ያለመሆኑ፣ ኢየሱስ፣ መግደሳዊት ማርያምን በአደባባይ ይስማት ነበር የሚለውን የዳን ብራውንን ሐሳብ "ፉርሽ" ያደርገዋል። (5) የፌልጰስ ወንጌል፣ "ኢየሱስ መግደሳዊት ማርያምን አብዝቶ ይወድ ስለነበር ደቀ መዛሙርቱ ይተቹት/ይቈጡበት ነበር ይሳል"። እዚህ ላይ አንባቢ መጠየቅ

<sup>&</sup>lt;sup>53</sup> Darrell L. Bock, What Dan Brown Did Not Tell You: Three Major Errors Plus a Few More. (Online article).

ያለበት ተያቄ፣ "በርግጥ ኢየሱስ መግጺላዊት ማርያምን ካገባ፣ ከሚስትህ ይልቅ አኛን ለምን የበለጠ አልወደድኽንም የሚለው ተያቄ ምን ማለት ነው?"። "ከሚስትህ ይልቅ እኔን ውደደኝ" እንዴት ሊባል ይችላል? "ሚስቴን ከንፌሯ ላይ" በመሣሙስ ለምን ይቈጡበታል? ሚስቴን የመሣም መብት የለውምን? ደቀ መዛሙርቱ ካቀረቡት ተያቄ የምንሣረው ቀ<mark>ሩም ነገር፣</mark> የፊልጳስ ወንጌል ራሱ፣ ኢየሱስ መግጺላዊት ማርያምን ያለማግባቱን **እንዲሁም** ከንፌሯ ላይ እንዳልሳማት የሚያሳይ ነው።

ዳን ብራውን ኢየሱስ መግደላዊት ማርያምን አግብቷል ለማለት ሁለተኛ ማስረጃ አድርጎ የሚያቀርበው፣ "የመጨረሻው ራት" በመባል የሚታወቀውን የሊዮናርዶ ዳ ቬንቼን ሥዕል ነው። እንደ ዳን ብራውን በኢየሱስ ቀኝ የሚገኘው ዮሐንስ ሳይሆን፣ መግደላዊት ማርያም ነች። ነገር ግን በርካታ የሥነ ውበት ምሁራን እንደሚያስረዱት፣ በዳ ቬንቺ ዘመን ወጣት ወንዶችን፣ ሴት አስመስሎ መሣል የተለመደ ጒዳይ መሆኑን ነው። ስለዚህ ዳ ቬንቺ መግደላዊት ማርያምን ሳይሆን ዮሐንስን ነው የሣለው። በታሪክ የሚታወቀውም ይኽው ነው። በመጨረሻው ራት ላይ ይሁዳን ጨምሮ ዐሥራ ሁለቱም ሐዋርያት አብረው አሉ። በኢየሱስ ቀኝ ያለችው መግደላዊት ማርያም ከሆነች ብዛታቸው ዐሥራ ሁለት ሳይሆን ዐሥራ ሦስት ይሆን ነበር። ይህ ጒዳይ ደግሞ ኢየሱስ አግብቶአል ለሚለው አንደ ማስረጃ መቅረብ ያለበትም ጒዳይ አይደለም። ዳን ብራውን ሥነ ጽሑፍን መሣሪያ በማድረግ፣ የሊዮናርዶ ዳ ቬንቺን መልካም ዝና በመጠቀም፣ የራሱን አመለካከት በሰዎች ላይ ለመጫን የሚደደርገው ጥረት ብቻ ነው።

#### 9. ሲዮናርዶ ዳ ቪንቺ ትቶት ያለፈው ምስጢር አለጋ?

 እንደ ዳን ብራውን ትንተና፤ "የመጨረሻው ራት" በመባል የሚታወቀው የሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ሥዕል፤ በኢየሱስ ቀኝ በኩል ያለው ሐዋርያው ዮሐንስ ሳይሆን መግደላዊት ማርያም ነች። በኢየሱስ ቀኝ በኩል መቀመጧም ኢየሱስ ለእርሷ ያለውን ክብር የሚያሳይ ነው። እንዲያውም በሥዕሉ ላይ ስውር በሆነ ሁኔታ የ"M" ፊደል ይገኛል፤ ይህም "ጋብቻ" ወይም "መግደላዊት ማርያም" የሚል እንደ ሆነ ብራውን ያስረዳል። ይህም ሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ትቶ ካለፋቸው ምስጢ ራዊ ጥቆማዎች መኻል አንዱ ነው። (ባጵ 242-245) አስደናቂው ጕዳይ በኢየሱስ ቀኝ የሚገኘው መግደላዊ ማርያም ሳትሆን ሐዋርያው ዮሐንስ መሆኑ ነው። በዚያን ዘመን ወጣቶችን ሴት አስመስሎ መሳል የተለመደ ነበር፣ በሥዕሉ ሳይ ኢየሱስ ራሱ ወንድ ሳይሆን ሴት ነው የሚመስለው። ሊዮናርዶ ጻ ቬንቺ በታሪስ ከተማ የሚገኘውና "ቅዱስ መተምቁ ዮሐንስ" በመባል በሚታወቀው ተደናቂ ሥዕሉ ሳይ፣ ዮሐንስን ሴት አስመስሎ ነው የሳለው<sup>54</sup>።

ይህ ሥዕል ክቆይታ የተነሣ የደበዘዘና የተበሳሽ ሥዕል ነው። በርካታ ሰዎች ሥዕሉን አስመስለው ለመሳል መክረዋል። ዛሬ በብዙ ቦታ የሚገኘውና ተቀባይነት ያለው ቅጅ ራፌሎ ሞርጌን በዐሥራ ስምንተኛው መቶ ክፍለ ዘመን የሳለው ሥዕል ነው።

ዳን ብራውን እንደሚለው ከኢየሱስ ቀኝ ያለችው መግደሳዊት ማያም ከሆነች፣ መጠየቅ የሚገባቸው አምስት መሠረታዊ ጥያቄዎች አሉ። ይኸውም:—

- (1) ከኢየሱስ ቀኝ ያለቸው መግደላዊት ማርያም ከሆነች፣ ዐሥራ ሁለተኛው ደቀ መዝሙር የት ነው ያለሙ? ምክንያቱም ኢየሱስ የመጨረሻውን ራት፣ ከደቀ መዛሙርቱ ጋር በሚበሳበት ጊዜ አስቆሮቱ ይሁዳን ጨምሮ ሁሉም ደቀ መዛሙርት በመጨረሻው ራት ላይ ተገኝተዋል (ማቴዎስ 26÷20፣ ማርቆስ 14÷17፣ ሉቃስ 22÷21)። ዳን ብራውን ስለዚህ ጒዳይ ማብራሪያ አልሰጠም።
- (2) የጻ ቬንቺ ሥዕል ዮሐንስ 13÷23–24 ያለውን ክፍል የሚገልጽ አስከ ሆነ ድረስ፣ ኢየሱስ፣ "ከአናንተ አንዱ ለሞት አሳልፎ ይሰጠኛል" በሚልበት ጊዜ ስምፆን ጴተሮስ፣ "ኢየሱስ ይወደው የነበረው ደቀ መዝሙር" በኢየሱስ አጠንብ ተቀምጠ ስለነበር ወደ እርሱ ጠጋ በማለት/በምልክት በመተቀስ፣ አሳልፎ የሚሰጠው ማን እንደ ሆነ ኢየሱስን እንዲጠይቅው ሲጋብዝ እንመለከታለን። ስለዚህ ጴተሮስ በምልክት የጠቀሰው ዮሐንስን አንጂ፣ መግደላዊት ማርያምን አይደለም።
- (3) መግደላዊት ማርያም በመጨረሻው ራት ላይ እንደ ተገኘች የሚገልጽ አንዳችም ማስረጃ የለም—የናግ ሐማዲን ጽሑፎች ጨምሮ። በመጨረሻው ራት ላይ የተገኙት ደቀ መዛሙርቱ ብቻ ከሆኑ፣ ዳን ብራውን፣ መግደላዊት ማርያም በመጨረሻው ራት ላይ

<sup>54</sup> St. John the Baptist, which is located at the Louvre in Paris, France. "የመጨረሻው ራት" በመባል የሚታመቀው የሲዮናርዶ ዳ ቬንቺ ሥዕል የተሳለው በ1495 ዓ.ም እስከ 1497 ዓ.ም ባሉት ጊዜያት ነው።

- ተገኝ:ታለች የሚለውን ማስረጃ ከየት ነው ያመጣው? <mark>ዳን ብራውን</mark> ስለዚህ ጕዳይ አንጻችም ማብራሪያ አልሰመም።
- (4) ዳን ብራውን፣ ጴተሮስ ከእርሱ ይልቅ መግደላዊት ማርያም በኢየሱስ ትልቅ ስፍራ ስለተሰጣት ቅንዐት ስላደረበት፣ "እ**ችን ወደሷ እየቀሰረ** ሲያስፈራራት" እንመለከታለን ይላል። ነገር ግን ከዮሐንስ 13+23–24 የምንረዳው እውነት ከዚህ ፍጹም የተለየ ነው (ከላይ ቀላተር 2ን ይመለከቷል) ።
- (5) "ኢየሱስ ይወደው የነበረው ደ*ቀ መዝሙር" መግ*ደ**ሳዊት ማርያም** ከሆነች የክፍሉ ሰዋስው (ማለትም ዮሐ**ን**ስ 13÷23–24) **የተባእት** ጽታን እንዴት ሊያመለክት *ቻ*ለ?

በአጠቃላይ "የመጨረሻው ራት" በመባል በሚታወቀው የሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ሥዕል ላይ በኢየሱስ ቀኝ የተቀመጠው መንደላዊት ማርያም ሳትሆን ሐዋርያው ዮሐንስ ነው። ይህ ደንሞ ሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ትቶ ያለፍው አንዳችም ምስጢር ያለመኖሩን የሚያሳይ ነው። ይህ ሐሰት ከሆነ ደንሞ፤ ዳን ብራውን የልብ ወለዱን ውቅር/ሤራ የመሠረተው "ሊዮናርዶ ዳ ቬንቺ ትቶ ያለፈውን ምስጢር ይፋ በማድረግ ላይ" ስለሆነ፤ የዳን ብራውን፤ የዳ ቬንቺ ትዮ ያለፈውን ምስጢር ይፋ በማድረግ ላይ" ስለሆነ፤ የዳን ብራውን፤ የዳ ቬንቺ ኮድ ልብ ወለድ በተራ የፈጠራ ወሬ እንደ ተሞጀረ የሚያሳይ ነው። አንባቢ ዮሐንስ 13÷23–24 ያለውን ክፍል በማንበብ እንዲሁም የዳ ቬንቺን ሥዕል በመመልክት ፍርዱን ሊሰጥ ይችላል። "የመጨረሻው ራት" የሚባለው የዳ ቪንቺ ሥዕል በጊዜው የተነሣ ፎቶ ግራፍ ሳይሆን ሥዕል መሆኑን ልብ ልናደርግ ይገባል።

#### 10. ኢየሱስ መግደሳዊት ግርያም የቤተ ክርስቲያን መሪ/ራስ እንድትሆን ዐትዶ ነበርን?

- o "ኢየሱስ ቤተ ክርስቲያኑን ያነጸበት ዐለት. . .ጴተሮስ ሳይሆን. .መግዶሳዊት ማርያም ነበረች" (ገጽ 248)
- o ኢየሱስ "ቤተ ክርስቲያኑ በ**ምንደላዊት ግርያም እጅ እንድትሆን** ዐትዶ ነበር" (*ነ*ጽ 248)

ይህ የዳን ብራውን ንግግር ታሳቢ ያደረገው፣ ቤተ ክርስቲያን የታነጸችበት ዐለት ጴጥሮስ ነው የሚለውን አስተሳሰብ ነው። ይህ ስሕተት ነው። ቤተ ክርስቲያን በራሱ በክርስቶስ ላይ እንጂ በግለሰቦች ላይ አልተመሠረተችም። በማቴዎስ 16÷18 ኢየሱስ፣ "በዚህ ዐለት ላይ ቤተ ክርስቲያኔን አመሠርታለሁ" ሲል፣ ኢየሱስ በጴጥሮስ ላይ ቤተ ክርስቲያኑን እንደሚመሠርት የሚያሳይ ሳይሆን፣ ጴጥሮስ፣ "አንተ ክርስቶስ የሕያው እግዚአብሔር ልጅ ነህ" በማለት በተናገረው እውነት ላይ ቤተ ክርስቲያኑን እንደሚመሠርት ነው የገለጸው። አንዳንድ ሰዎች ጴጥሮስ ማለት ዐለት ማለት ነው፣ ኢየሱስ ደማሞ፣ "በዚሀ ዐለት ላይ ቤተ ክርስቲያኔን አመሥር*ታለሁ"* ሲል በጴፕሮስ ላይ እንደሚመሠርት ለማሳየት ነው ይላሉ። ይህ ስሕተት ነው። (1) ጴጥሮስ ማለት ወለት ማለት ሳይሆን ድንጋይ ማለት ነው (በግሪክ "ፔትሮስ" ማለት ድንጋይ ማለት ሲሆን፣ "ፔትራ" ማለት ደግሞ ዐለት ማለት ነው)። (2) በማቴዎስ ወንጌል ምዕራፍ 16 ጴጥሮስ በሁለተኛ መደብ ተውሳጠ ስም የተጠቀሰ ሲሆን፣ ዐለቱ *ግን* በሦስተኛ መደብ ተውሳጠ ስም ነው የቀረበው (ቀ**‹**ጥር 18)። (3) <u>ጴ</u>ተሮስ የሚለው ስም ሁለተኛ መደብ ሆኖ የወንዴን ጾታ የሚያሳይ ብዙ ቀ-ጥር ሲሆን፣ ኢየሱስ "ዐለት" ያለው ቃል ደግሞ፣ አንስታይን ጾታ የሚያመለክት የነጠላ ቀላተር ነው። (4) ኢየሱስ በማቴዎስ 16÷19 ላይ ለጴተሮስ የሰጠውን ተስፋ፣ በኋላ ለደቀ መዛሙርቱ ሁሉ ሰተቶአቸዋል በማቴዎስ 18÷18። ከእንዚህ ነጥቦች የምንማረው ቀኣም ነገር ኢየሱስ ዐለት ያለውና ቤተ ክርስቲያኑን የሚመሠርትበት መሠረት፣ ጴዋሮስ፣ "አንተ ክርስቶስ የሕያው እግዚአብሔር ልጅ ነህ" ሲል የተናገረውን ንግግር ነው። "ክርስቶስ አካሉ ለሆንቸውና አዳ**፯ ለሆናት ቤተ ክርስቲያን ራስ ነው" (ኤፌሶን 5÷23)**። ስለዚህ **ጴ**ተሮስ ከሌሎቹ ሐዋርያት የተለየ ሐዋርያ አይደለም።

በኤፌሶን 2÷20 ላይ፤ "በሐዋርያትና በነቢያት መሠረት ላይ ታንጻችኋል; የማእዘኑ ራስ ድንኃይም ክርስቶስ ኢየሱስ ራሱ ነው" ይላል። ከዚህ ክፍል ሁለት መሠረታዊ ነተቦችን ልብ ልናደርግ ይገባል፤ ይኸውም (1) ጴተሮስ ብቻ ሳይሆን ሐዋርያት ሁሉ የቤተ ክርስቲያን መሠረት ናቸው። (2) በክፍሉ ልዩ ቦታ የተሰጠው ደግሞ ኢየሱስ ራሱ ነው፤ "የማእዘኑ ራስ"። (3) ጴተሮስ ራሱ፤ ኢየሱስ ክርስቶስ፤ "የማእዘን ራስ" እንደ ሆነ እንዲሁም አማኞች ደግሞ፤ "ሕያው ድንኃይ" እንደ ሆኑ ብልጸአል (1 ጴተሮስ 2÷7)። ቤተ ክርስቲያን አንድ ራስ ብቻ አላት አርሱም ኢየሱስ ክርስቶስ ነው፤ "ክርስቶስ አካሉ ለሆነችውና አጻ፯ ለሆናት ቤተ ክርስቲያን ራስ ነው" (ኤፌሶን 5÷23፥ እንዲሁም ቈላስይስ 1÷18 ይመለክቷል)።

ጻን ብራውን ጴጥሮስ የቤተ ክርስቲያን ራስ የሆነው ትክክልኛ ባልሆነ መንገድ ነው፤ ኢየሱስ የቤተ ክርስቲያን ራስ ሊያደርጋት የፌለገው መግዶላዊት ማርያምን ነበር የሚለው ሐሳብ ስሕተት ነው። ኢየሱስ ጴጥሮስን የቤተ ክርስቲያን ራስ አላደረገውም እንዲሁም መግደላዊት ማርያምንም ሊያደርጋት አይችልም። የቤተ ክርስቲያን ራስ ራሱ ክርስቶስ ኢየሱስ ብቻ ነው። ስለዚህ ዳን ብራውን ጴጥሮስና አንዳንድ ዕብሪተኛ ሰዎች፤ ኢየሱስ ስመንደላዊት ማርያምን የሰጠውን በቤተ ክርስቲያን ላይ ራስ የመሆን ሥልጣን ገፈዋል የሚለው ጕዳይ፤ "ጴጥሮስ የቤተ ክርስቲያን ራስ ሆኖአል" የሚለውን አስተሳበብ ታሳቢ ያደረገ ስለሆነ ነው። አንዳችም የሐዲስ ኪዳን መጽሐፍ ጴጥሮስ የቤተ ክርስቲያን ራስ ነው አይልም። አንዲሁም መግደላዊት ማርያም ልትሆን አትችልም፤ የቤተ ክርስቲያን ራስ፤ ራሱ ኢየሱስ ብቻ ነው። እንደ ዳን ብራውን አንዳንድ ቤተ ክርስቲያናት ጴጥሮስ የቤተ ክርስቲያን ራስ ነው የሚል አስተሳሰብ አላቸው፤ ይህ በሐዲስ ኪዳን መጻሕፍት የተደገፈ አይደለም፤ አብያተ ክርስቲያናት ሁሉ ይህን ትንተና አይቀበሉም።

#### 11. ወሲብ እግዚአብሔርን የማወቂያና የመለማመጃ መንገድ ነውን? ቤተ ክርስቲያን ተፈሳጊነቷን ለመጠበት ወሲብ አጋንንታዊ ምግባር ነው ብሳለችን?

- "የተንቷ ቤተ ክርስቲያን፣ የሰው ልጅ ከእግዚአብሔር ጋር በቀተታ
   7ንኙነት የሚያደርገው በግብሪ ሥጋ ግንኙነት ነው ትል ነበር፤ ይህ
   ፕዳይ በእግዚአብሔርና በሰው መካከል፣ መካከለኛ ነኝ የምትለውን
   ካቶሊካዊቷን [ቤተ ክርስቲያን] ተፈላጊነት የሚቀንስ ሆኖ ስለተገኝ፣
   ቤተ ክርስቲያኒቱ ፕዳዩን ውጉዝ ለማድረግ ጠንክራ ሥራ በመሥራት
   አስነዋሪና ኀጢአታዊ ምግባር እንዲሰኝ አደረገችው። ታላላት
   የሚባሉትም ሃይማኖቶችም ተመሳሳይ ነገር አደረጉ" (የዳ ቬንቺ ኮድ፤
   ገጽ 309 በቅንፍ ያለውን አይጨምርም)።
- o ወሲባዊ ግንኙነት አንድን ሰው፣ "ኖሲስ/ዕውቀት እንዲገበይ ያደርገዋል፤ . . . ይኸውም የመለኮት ዕውቀት ማለት ነው" (የዳ ቬንቺ ኮድ፡ ገጽ 308)።
- o ወሲብ፣ "ማንፈሳዊ ድርጊት ነው፣ አንድ ሰው የመለኮትን ብልጭታ ሊያገኝ የሚችለው ከትዱሳት ሴቶች *ጋ*ር የንብሪ ሥጋ ግንኙነት ሲያደርግ ብቻ ነው" (የዳ ቬንቺ ኮድ፣ ገጽ 310)።
- "ተፈጥሮአዊ በሆነው የወንድና የሴት የኅብሬ ሥጋ ኅንኙነት አማካይነት እያንዳንዳቸው መንፈሳዊ ሙላት ያገኙ ነበር . . . ይህ ድርጊት ግን አስነዋሪ ድርጊት ተደርጓል" (የዳ ቬንቺ ኮድ፣ ገጽ 125)።

"ጥሳት ይቀባል ጥሳት" ይሏል ይህ ነው። ዳን ብራውን የክርስትናን ስም ለማጒደፍ ሆን ብሎ የተነሣ ሰው መሆኑ ይህ ሁነኛ ምልክት ነው። ይህ የዳን ብራውን አነጋገር ሁለት መሠረታዊ ችግሮች አሉብት፣ ይኸውም (1) በየትኛውም የታሪክ ዘመን ያለችው ቤተ ክርስቲያን፣ ወሲባዊ ግንኙነትን አሳፋሪ ድርጊት አድርጋ ተመልክታው አታቅም። (2) ወሲባዊ ግንኙነት ዕውቀትን ለመገብየት ምክንያት ሊሆን አይችልም። እንዚህን ሁለት ነጥቦች ተራ በተራ እንመልክታቸው።

(1) ቤተ ክርስቲያን ወሲባዊ ግንኙነት አሳፋሪ ድርጊት ነው አትልም፣ በጋብቻ የተጣመሩ ተቃራኒ ጸታዎች ሊፈጽሙት የሚገባ መልካም ጒዳይ ነው፣ "ምንጭሀ ቡሩክ ይሁን፣ በልጅነት ሚስትሀም ደስ ይበልሀ፣ አርሷ እንደ ተወደደች ዋላ፣ እንደ ተዋበች ሚዳጽ ናት፣ ጡቶቿ ዘወትር ያርኩሀ፣ ፍቅሯም ሁል ጊዜ ይማርከህ" (ምሳሌ 5÷18-19 እንዲሁም የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል ማሕልየ መሓልይ 5÷10-16፣ 7÷1-13፣ 1 ቆሮንቶስ 7÷3-5፣ ዘፍፕሪት 2÷24፣ ማቴዎስ 19÷5፣ 1 ቆሮንቶስ 6÷16፣ ኤፌሶን 5÷31)። የግብሪ ሥጋ ግንኙነትን የፈጠረው እግዚአብሔር ነው፣ እግዚአብሔር የፌጠረው ነገር ሁሉ ደግሞ መልካም ነው (1 ጢሞቴዎስ 4÷4)፣ አርሱም እንዲሆን በፌቀደው መንገድ መካሂድ አለበት— በጋብቻ ውስጥ ብቻ (1 ቆሮንቶስ 7÷2፣ ዕብራውያን 13÷4)። የማሕልየ መሓልይ መጽሐፍ፣ እግዚአብሔር ጋብቻን እንደሚወድ እንዲሁም በጋብቻ ተምረት ውስጥ የገብረ ሥጋ ግንኙነት እንዲካሂድ ፍላጎቱ መሆኑን በስፋት ያስተምራል።

ነገር ግን ክርስቲያኖች ኪጋብቻ በፊት ከሚካሄድ የግብሪ ሥጋ ግንኙነት ራሳቸውን ማራቅ አለባቸው (ሐዋርያት ሥራ 15÷20)። ሐዋርያው ጳውሎስ አካላችን ኪጋብቻ በፊት ለሚካሄድ የግብሪ ሥጋ ግንኙነት ሊሆን ስለማይገባው፣ ክርስቲያኖች ከእንዲህ ዐይነቱ ምግባር መራቅ እንዳለባቸው ያስተምራል (1 ቆሮንቶስ 6÷13:18)።

የጻ ቬንቺ ኮድ መጽሐፍ ከጋብቻ በፊት የሚካሄደውን የግብረ ሥጋ ግንኙነት ለማበረታታት ዕቅድ ያለው ይመስላል። መጽሐፍ ቅዱስ ግን በዚህ ጒዳይ ላይ ግልጥ የሆነ ትምህርት አለው፤ "ደግሞም ይህን ዕወቁ። ጣንም አመንዝራ ወይም ርኩስ ወይም ሥሥታም ማለት ጣየት አምላኪ በክርስቶስና በእግዚአብሔር መንግሥት ርስት የለውም። ማንም በከንቱ ንግግር አያታሳችሁ፡ ምክንያቱም የእግዚአብሔር ቀኣጣ በማይታዘዙ ልጆች ሳይ የሚመጣው በእንዲዚህ ዐይነት ነገር ነው፡ ስለዚህ እንዲህ ካሉ *ጋር* አትተባበሩ" (ኤፌሶን 5÷5-7)።

(2) ወሲባዊ ግንኙነት ዕውቀትን የማግኛ መንገድ ሊሆን አይችልም። ሰዎች ዕውቀትም ሆነ መገለጥ ከወሲብ ጋር በተገናኘ መልኩ ሊያገኙ አይችሉም። ዕውቀትና ጥበብ ሊገኝ የሚችለው እግዚአብሔርን በመፍራትና ቃሉን በማተናት ነው። ቤተ ክርስቲያን ለአስተምህሮቷም ሆነ ለምግባሯ የመጨረሻው ባለሥልጣን አድርጋ የምትወስደው ቃለ እግዚአብሔርን ነው። ኢየሱስም ይህንኑ ያደርግ ነበር፤ እንድናደርግም አስተምሮናል።

ቃለ እግዚአብሔር በግለሰብ ደረጃ ከሚገኝ፣ ከቃለ እግዚአብሔር *ጋ*ር ከሚቃረን መገለጥ/ዕውቀት ርቀን፣ በሐዋርያትና በነቢያት አስተምህሮ ላይ መሥራት በማድረግ፣ መጽሐፍ ቅዱሳዊ አስተምህሮን እንድንከተል አጠንክሮ ያበረታታል (ለምሳሌ የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል ይሁዳ 3፣ የሐ**ዋርያት** ሥራ 6÷7፣ ገሳትያ 1÷23፣ 1 ጢሞቴዎስ 4÷1)።

በአጠቃሳይ ቤተ ክርስቲያንም ሆነች ቃለ እግዚአብሔር ወሲባዊ **ግንኙነትን** አሳወገዙም፤ በወሲባዊ ግንኙነትም ልዩ መገለጥ ወይም ዕውቀት ሊ**ጎኝ** አይችልም። አማኞች ከእግዚአብሔር ጋር ያሳቸው ግንኙነት የሚወሰነው በቤተ ክርስቲያን በኩል ስሳልሆነ፤ ቤተ ክርስቲያን ተፈሳጊነ**ቷን ጠብቃ ለማቆየት** ወሲባዊ ግንኙነት አወገዘች የሚለው ትችት መሠረት ያለው ትችት አይደለም—ብራውን በመጽሐፉ ውስጥ ወሲብ ዕውቀት ያስ**ገኛል እንዲሁም** ቤተ ክርስቲያን ይህን ጉዳይ አውግዛለች ለማለት አንዳችም የታሪክም ሆነ የሰንድ ግስረጃ ያለማቅረቡን ልብ ይሏል።

#### 12. የተንቷ ቤተ ክርስቲያን ሴቶችን ዝቅ ወንዶችን ደንም ክፍ አድር*ጋ ነ*በርን?

 "በተንቷ ቤተ ክርስቲያን የነበሩ ተሰሚ ወንዶች፣ ዓለምን 'ያሳሳቱት' የሐሰት ወሬ በመንዛት ነው፣ ይኸውም ሴቶችን ዝት ባደረጉ መጠን ወንዶችን ደግሞ ክፍ በማድረግ" (የዳ ቬንቺ ኮድ፣ ነጽ 124)። አንዳንድ የአይሁድ ረበናቶች/ረቢዎች በመንገድ ላይ ወንድ ልጅ ሴት ልጅን ሲያናግራት አይገባም ብለው ያስተምሩ ነበር። ነገር ግን ኢየሱስ በአደባባይ ማናገር ብቻ ሳይሆን፤ ከማሰሮዋም ውሃ ለመጠጣት ሲጠይቅ እንመለከታለን (ያውም አይሁድ እጅግ ከሚንቋቸው ከሳምራውያን) (ዮሐንስ 4÷1-30)። ኢየሱስ ከትንሣኤው በኋላ የተገለጠው ለወንዶቹ ደቀ መዛሙርት ሳይሆን ለሴት ደቀ መዝሙር ነበር (ዮሐንስ 20)። እንዲያውም ኢየሱስ ለሴቶች የነበረው ከፍተኛ አመለካከት ከኖስቲኮቹ ወንጌላት ጋር በእጅጉ የሚቃረን ነው።

እንዚአብሔር አምሳክ ወንድንም ሆነ ሴትን የፈጠረው በራሱ አምሳል ነው (ዘፍጥረት 1÷26)። ወንድም ሆነች ሴት በእግዚአብሔር ፊት እኩል ተጠ ያቂዎች ናቸው (ገላትያ 3÷28)።

እንዲያውም የሴቶችን ክብር የሚያዋርደውና ሴቶች ከወንዶች እኩል አይደሱም የሚሰው፣ ዳን ብራውን፣ "ትክክለኛ ወንጌሳት ሆነው ሳለ በመጽሐፍ ቅዱስ ውስጥ አልተጠቃለሱም" የሚሳቸው የኖስቲክ ወንጌሳት ናቸው። ለምሳሌ በቶማስ ወንጌል ላይ ስምዖን ጴጥሮስ ለኢየሱስ እንዲሀ እንዳለ "ተዘግቦአል"፣ "ማርያምን ከእኛ አርቃት ምክንያቱም ሴቶች ሕይወት የሚገባቸው አይደሱምና"። ኢየሱስም እንዲሀ ሲል መለሰለት፣ "እኔው ራሴ እርሷን ወደ ወንድነት እንድትቀየር እረዳታለሁ፣ እርሷም ሕያው መንፌስ በመሆን እናንተ ወንዶችን ትመስሳለች። ራሷን ወንድ የምታደርግ ማንኛዪቱም ሴት መንግሥተ ሰማያትን ትወርሳለች"55።

<sup>55</sup> The Gospel of Thomas, in The Nag Hammadi Library, p. 130.

ለኖስቲኮች ሴቶች ከወንዶች እጅግ በጣም ያነሱ ፍጡራን ናቸው። **እንዲያውም** በኖስቲኮች አስተምሀሮ መሠረት ሴቶች "ድነት" የሚያገኙት ወደ ወ<mark>ንድነት</mark> ከተቀየሩ በኋላ ነው<sup>56</sup>።

ስሙ ጥር የነገሪ መለኮት ሊቅ ኤፍ. ኤፍ. ብሩስ ይህን የኖስቲኮች ትምህርት በተመለከተ የሚከተለውን ኖስቲኮች ምን እንደሚሉ ሲነግሩን እንዲህ ይላሉ፤ "ኢየሱስ፤ ማርያም መንግሥተ ሰማያትን ለማግኘት ወንድ እንደምትሆን የተናገረው ቀድሞ ከነበረው ሁኔታ ጋር ለማጣጣም በሚል ነው፤ ይኸውም የተፈጠረው ወንድም ሴትም ተደርጎ ነበር (ዘፍተረት 1÷27)፤ አዳም ሔዋን ከውስጡ ከመውጣቷም በፊት ሆነ ከወጣች በኋላ 'ወንድ' ነበር (ዘፍተረት 2÷18-25)፤ የተንቱ አንድነት ሲታደስና ሞት ሲወገድ፤ ወንድ ያው ወንድ ሲሆን ሴቶች ግን ሴት አይሆኑም፤ ሴቶች በወንድ ውስጥ ተመልሰው ይዋጣሉ"<sup>57</sup>::

ምንም እንኳ ብራውን ክርስትና የሴቶችን ሰብአዊነት የሚያዋርድ **በአንጻሩ** ዶግሞ ኖስቲኮች ለሴቶች ትልቅ የሆነ አመለካከት እንዳሳቸው ቢገልጽም እውነታው ግን ከዚህ ተቃራኒው ነው። በምድር ላይ ካሉ የትኛውም ሃይማኖት ይልቅ ክርስትና ለሴቶች እጅግ ከፍተኛ የሆነ አመለካከት አለው ቢባል አብለት አይሆንም።

# ማጠቃለያ

ምንም እንኳ ዳን ብራውን በመጽሐፉ መግቢያ ላይ እንዲሁም በተለያዩ የመገናኛ ብዙኃን በሰጠው ቃለ ምልልስ፣ በዳ ቬንቺ ኮድ መጽሐፍ ላይ የስፌፍት "የተበብ ሥራዎች፣ የሥነ ሕንፃ ገለጻዎች፣ ሰንዶች እንዲሁም ምስጢ ራዊ ሥርዐተ አምልኮዎች አውነተኞች ናቸው" ቢልም፣ እስካሁን ያየናቸው ማስረጃዎች ከዚህ አባባል ጋር የሚቃረኑ ናቸው። ከምናቡ የፌለቁ ሐሳቦችን በተዋቡ ቃላት እየከሽነ፣ በታሪክ ሰንድ የማይታወቁ የፌጠራ ታሪኮችን ከታች ወደ ላይ እየገለበጠ፣ የተሳሳቁ የነገረ መለኮት ትንተናዎችን እያሳክረ በአንጻሩ እንዚህ ጒዳዮች በሰው ልብ ተቀባይነት እንዲያገኙ ምሁራዊ ለዛቸውን እያስዋበ ያቀረበበት *የልብ ወለድ መ*ጽሐፍ ነው።

መጽሐፉ ግራ መጋባት ፈተሮባቸው የነበሩ ሰዎች፣ ከዚህ መለስተኛ መጽሐፍ ቀኑም ነገር እንደ ጨበጡ እንገምታለን። በዚህ አጋጣሚ፣ ክርስቲያን ነኝ፣ ኢየሱስ ክርስቶስም የሕይወቴ አልፋና ያሜጋ ነው የሚሉ እውነተኛ ክርስቲያኖች፣ ቃለ እግዚአብሔርን እንዲሁም የቤተ ክርስቲያን ታሪክን ዐቅም በፌቀደ ሁሉ እንዲያጠኑ እንመክራለን። ሰይጣን የተመረጡትን እንኳ እስኪያስት ድረስ ብዙ ተኣምራዊ ነገሮችን ሲያደርግ እንደሚችል ቃለ እግዚአብሔር ያስተምራል። ይህ የዳን ብራውን መጽሐፍ ከእነዚህ የሰይጣን ተኣምራት መኻል አንዱ እንደ ሆነ እንገምታለን—ብዙዎችን አስቶአልና። ነገ ከዳን ብራውን ይልቅ በሥነ ጽሑፍ ክህሎታቸው የመጠቁ፣ ቄርጠ በመቀጠል የተካኑ የክፉ አገልጋዮች እንደሚመጡ አሙን ነው—ጌታ ይመጣሉ ብሏልና። እንግዲያው፣ "ኩኑ እንክ ጠቢባነ ከመ አርዌ ምድር፣ ወየዋሃነ ከመ ርግብ" (ማቴዎስ 10÷16) የሚለውን የጌታችንንና የአምላካችንን የኢየሱስ ክርስቶስን ምክር ዘወትር ያስቧል። ወስብሐት ለአግዚአብሔር ዘአፈጸመኒ በዳንና።



<sup>&</sup>lt;sup>56</sup> Yamauchi, International Standard Bible Encyclopedia (Grand Rapids: Eerdmans, 1980), s.v. "Nag Hammadi," Vol. 3, p. 182.

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> F. F. Bruce, Jesus & Christian Origins Outside The New Testament (Grand Rapids: World missions, B. Eerdmans Publishing Co., 1974), 154.



- 1. ኢሳይያስ 9+6። በዚህ ዐውድ ኢየሱስ ክርስቶስ ጎያል አምላክ እንደ
- 2. ዮሐንስ 1÷1። አንዳንዶች ይህን ክፍል፣ "a god" አንድ አተረጓጕም የተሳሳተ ተርጒመው ታል፤ LU እግዚአብሔር ካለ፣ ኢየሱስ እግዚአብሔር ነው ማለት ነው። ነገር 7ን "a god" ብሎ መተርጉም ስሕተት ነው። ሌሎች ክፍሎች *ቴዎስ* የሚለውን የግሪክ ቃል፣ በዚህ ቦታ እንዳለው ዐይነት የሰዋስው አወቃቀር እግዚአብሔር ተብሎ "God" ተተርጒሞአል፣ ለምሳሌ ማርቆስ 12÷27፣ ሉቃስ 20÷38፣ ዮሐንስ 8÷54፣ ፌልጵስዩስ 2÷13፣ ዕብራውያን 11÷16። በ**ኅ**ሪክ ሰዋስው *ቴዎስ* (እ**ን**ዚአብሔር) ከሚለው የግሪክ ቃል ፊት ውሱን<sup>2</sup> መስተአምር መኖርም ሆነ ያለመኖር

### U. 7AR NU'S OLET YICT

- ተባለው ሁሉ፣ እግዚአብሔር አብም ጎያል አምላክ ተብሎአል 10+21፡፡ ይሀን ክፍል "ጎያል ጀግና" ("mighty hero") ብሎ መተርትም ስሕተት ነው። ይህን ክፍል ከሕዝቅል 32÷21 አንጻር መመልከት ስሕተት ነው። ምክንያቱም (ሀ) ይህ ክፍል ከ10÷21 ጋር በተመሳሳይ ዐውድ ውስጥ የሚገኝ አይደለም። (ሰ) ሕዝቅኤል 32÷21 የሚናገሬው ስለ ሐሰተኛ አማልክት ነው፣ ከሳይ ተራ ቍጥር I.ሰ.5. ይመለከቷል።

(2) **©** 

(v)

(F)

 $\odot$ 

 $\odot$ 

(2)

(O) **6** 

(9)

ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ ነው¹

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> ይህ ክፍል የተወሰደው፤ ተስፋዶ ርበሌ፤ *የአስተምህርተ ሥላሴ መጽሐፍ ቅዱሳዊ* መሠራት (ተስፋ ዕቃብያን ክርስትና ማኅበር፣ 1998 ዓ.ም) 37-51 ላይ ነው።

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> እየተናገርሁ ያለሁት የግሪኩን ሰዋስው እንደ ሆነ ልብ ይሏል። ምናልባት በአማርኛ ቋንቋ መስተአምርን ውሱንና ያልተወሰነ ብለን መክፈል አንችል ይሆናል፡ አብዛኛውን

አንጻችም የትርጒም ልዩነት አያመጣም:- ማርቆስ 12+27፤ ሎቃስ 20+37-38፤ ዮሐንስ 3+2፣ 13+3፤ ሮሜ 1+21፣ 1ተሰሎንቄ 1+9፤ ውብራው ያን 9+14፣ 1ጴፕሮስ 4+10-11።

- 3. ዮሐንስ 1+18። አጅግ ጥንታዊና ተአማኒነት ያላቸው የግሪክ ቅጆች "ልዩ አምሳክ" ይሉታል። አብዛኛውን ጊዜ ምናኔኔስ የሚለው የግሪክ ቃል የተተረጉመው "አንድያ ልጅ" ተብሎ ነው። መተርጉም የነበረበት ግን "አንድ ዐይነት ባሕርይ ያለው" "one of a kind" ወይም "ልዩ" "unique" ተብሎ ነበር። አንድያ ልጅ ተብሎ ቢተረጉምም፣ የተወለደ አምሳክ የሚል ትርጒም አይኖረውም።
- 4. ዮሐንስ 20÷28። ይሀ ክፍል የነጠሳ ቀላተርን ቢያሳይም፣ የብዙ ቀላተር በማሳየት ("አምሳካችን") ከዚሀ ክፍል ጋር ተመሳሳይ የሆነ የሰዋስው አወቃቀር ያለውን የራእይ 4÷11 ክፍል ከዮሐንስ 20÷28 ጋር ያነጻጽሩ። እንዲሁም መዝሙር 35÷23 ይመለከቷል። ኢየሱስ ስቶማስ የመለሰውን መልስ ስንመለከት፣ ቶማስ እንደዚያ በማለቱ ስሕተት እንዳልነበረ እንረዳለን። በዮሐንስ 20÷17 ላይ አብ የኢየሱስ አምላክ ተብሎአል (ሰው በመሆኑ ምክንያት)፣ ነገር ግን ቶማስ በዚያው ምዕራፍ ላይ አምሳኬ ማለቱ ቀላተር 17 ላይ በታየበት መልኩ እንዳይታይ የሚያደርገው ምክንያት ምንድን ነው? አብ፣ ወልድ ሰው በመሆኑ ምክንያት፣ የወልድ አምሳኩ እንደ ሆነ ሁሉ፣ ወልድም የቶማስ አምሳኩ ነው፣ ስቶማስ አምሳኩ ከሆነ ደግሞ ለእኛ አምሳካችን የማይሆንበት ምክንያት አይኖርም።
- 5. የሐዋርያት ሥራ 20+28። "በደሙ የዋጃትን የእግዚአብሔርን ቤተ ክርስቲያን" የሚለው ዐረፍተ ነገር እግዚአብሔር በደሙ የዋጃት ራሱ እግዚአብሔር እንደ ሆነ የሚያስተምር ነው። የግሪክ አግራጭ

ትርጒሞች "የጌታን ቤተ ክርስቲያን" ቢሉም ከመጀመሪያው ትርጒም ብዙም የራቀ አይደለም።

- 6. **ሮሜ 9+5**። ይህ ብቸኛው የሰዋስው ትርጒም አይደለም፣ ሌሎች አማራው ትርጒሞችም ሊኖሩት ይችላል፣ ነገር ግን በመጽሐፍ ቅዱስ የተለመደው ቡራኬ፣ ይህንን ትርጕም እንድንከተል የሚያደርገን ነው፣ ይህም ክርስቶስ አምላክ እንደ ሆነ ያሳያል።
- 7. ቲቶ 2+13። ሰዋስዋዊውም ሆነ ዐውዳዊ ትርጉሙ ኢየሱስ አምላክ እንደ ሆነ የሚያመለክት ክፍል ነው። ሻርፐስ በመባል የሚታወቀው የግሪክ የሰዋስው ሕግ (ማለትም ሁለት ስሞች "እና" (ግሪክ "ካይ") በሚለው አያያዥ ቃል ከተጣመሩና በመጀመሪያው ስም ፊት ውስን መስተአምር (the) ኖሮ ሁለተኛው ስም ላይ ውስን መስተአምር ክሌለ፣ ዐረፍተ ነገሩ የሚያወራው ስለአንድ ጕዳይ ብቻ ነው፤ ስለዚህም ሁለቱም ስሞች ወይም ትጽሎች አንድን ነገር የሚያመለክቱ ናቸው) ኢየሱስ "ታላቅ አምላክ እንዲሁም መድጎኒት" እንደ ሆነ የሚያመለክት ነው። ከዚህ ዐረፍተ ነገር ጋር ተመሳሳይ የሰዋስው አወቃቀር ያላቸውን በርካታ ክፍሎች ቢኖሩም ለናሙናነት የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል፣ ሉቃስ 20÷37፤ ራአይ 1÷6። በተጨግሪም ጳውሎስ ዘወትር "መገለጥ" የሚለውን ቃል የሚጠቀምበት ለክርስቶስ ነው፤ ለምሳሌ የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል፦ 2ተሰሎንቄ 2÷8፤ 1ጢሞቴዎስ 6÷14፤ 2ጢሞቴዎስ 1+10፤ 4+1:8።
- 8. ዕብራውያን 1+8። ግሪኩ ቃል በቃል ሲተረጉም፣ "እግዚአብሔር ዙፋንህ ነው" የሚል ትርጒም አለው። ቃሉን ቃል በቃል ስንተረጒመው ትርጒም አይሰጥም፤ ምክንያቱም እግዚአብሔር በዙፋን ላይ የሚቀመጥ እንጂ እርሱ ራሱ ዙፋን አይደለም። "እግዚአብሔር ዙፋንህ ነው" የሚለው ዐረፍተ ነገር፣ እግዚአብሔር የአንድ ንጉሥ የንግሥናው መሠረት ነው የሚል ትርጒም የሚሰጠው ቢሆን እንኳ፣

ጊዜ ውሱንናትን ስለሚያሳይ። በእንግሊዝኛና መጽሐፍ ቅዱስ በተጻፈበት የግሪክ ቋንቋ (በኮይኔ ግሪክ) መስተአምር ውሱንና ያልተወሰነ ተብሎ በሁለት ይክፈሳል።

ክፍሎ ማለትም ዕብራውያን ምዕራፍ 1 ኢየሱስ በመሳእክት ሳይ ስሳለው አመራር የሚናገር ሳይሆን፣ ኢየሱስ ከመሳእክት በሳይ መሆኑን እንዲያውም አምሳክ መሆኑን የሚገልጽ ነው። ለመሳእክት አምሳካቸው ስለሆነም ይሰግዱለታል ቀላተር 6።

- 9. 1&ተርስ 1+1። ክፍሉ ኢየሱስ ክርስቶስ አምላክ መሆኑን የሚገልጽ ሲሆን፣ ከቲቶ 2÷13 ጋር ተመሳሳይ የሆነ የሰዋስው አወቃቀር አለው። ከዚህ ጋር ተዛማጅ የሆኑ የሰዋስው አወቃቀሮችን ከሚከተሉት ክፍሎች ይመልከቱ፣ 2&ተሮስ 1÷11፣ 2÷20፣ 3÷2:18።
- 10. 1ዮሐንስ 5÷20። "እርሱም" የሚለው ቃል የሚያመለክተው ኢየሱስ ክርስቶስን ከሆነ፣ "የዘላለም ሕይወት" የሚለውም ሐረግ ክርስቶስን የሚያመለክት ነው (ከ 1÷2 ጋር ያንጻጽሯል)። እርሱም እውነተኛ አምላክ ነው።

#### ለ. ኢየሱስ ክርስቶስ ያህዌ ነው

- 1. ሮሜ 10÷9-13 የ"እና" ("for") መደ*ጋገ*ም፣ ክፍሉን እርስ በርሱ የሚያያይዘው ሲሆን፣ በ10+13 ላይ "ጌታ" የተባለው በ10÷9:12 ላይም ጌታ የተባለው እርሱው ነው።
- 2. በፌልጵስዶስ 2÷9-11፤ ከዐውደ ምንባቡ አንደምንመለከተው፣ "ከስ**ምም** ሁሉ በሳይ የሆነው ስም" ቀጓጥር 11 ሳይ የተጠቀሰው "ጌታ" **የሚለው** ስም ነው፤ ይህም፣ "ከስምም ሁሉ በሳይ የሆነ ስም" ያህ**ዌ የሚለው** ስም ነው<sup>3</sup>።

- 3. ዕብራውያን 1÷10፡ በዚህ ክፍል እግዚአብሔር አብ ኢየሱስ ክርስቶስን "ጌታ" አያለ ይጠራዋል። ይህ ክፍል በቀጥታ የተጠቀሰው/የተወሰደው ከመዝሙር 102÷25 ላይ ነው። ልመናውን የሚያቀርበው ሰው ልመናውን የሚያቀርበው "ለእግዚአብሔር" ነው። በክፍሉ አብ ወልድን "ጌታ" ብሎ የሚጠራው ከሆነና ክፍሉን ዐውዱን መሠረት ባደረገ መንገድ የምንተረጉመው ከሆነ፣ ፍጡራን ክርስቶስን እግዚአብሔር ወይም ጌታ የሚሉት በውክልና ደረጃ ነው ማለት በፍጹም አይቻልም።
- 4. 1ጴጥሮስ 2÷3-4፥ ይህ ክፍል በቀጥታ የተመሰደው ከመዝሙር 34÷8 ላይ ነው፥ በክፍሉም "ጌታ" የተባለው ይህዌ ነው። ከ1ጴጥሮስ 2÷4-8 ላይ "ጌታ" የተባለው በቀጥር 3 ላይ ኢየሱስ ነው።
- 5. 1ጴጥሮስ 3÷14-15፡ ይህ ክፍል ደግሞ ኢሳይያስ 8÷12-13 የሚያመለክት ነው። በዚህም የብሉይ ኪዳን መጽሐፍ፣ ቅዱስ የተባለው ያህዌ ነው። ይህም ኢየሱስ ያህዌ እንደ ተባለ የሚያሳይ ነው።
- 6. ኢየሱስ "አንድ ጌታ" ብቻ እንዳለ በተናገረባቸው ንባባት፣ አንድ ጌታ ብቻ እንዳለ፣ ይህም ጌታ ያህዌ እንደ ሆነ ገልጸአል፣ የሚከተሉትን የብሎይና የሐዲስ ኪዳን ንባባት እርስ በርሳቸው ያነጻጽሩ ዘዳግም 6+4፣ ማርቆስ 12÷29 እንዲሁም የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል 1ቆሮንቶስ 8÷6፣ ኤፌሶን 4÷5፣ ከሚከተሉት ክፍሎች ጋር ያወዳድሩ ሮሜ 10÷12፣ 1ቆሮንቶስ 12÷5።

#### ሐ. ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳካዊ ማዕሬግ አለው

መከራከሪያ ነተብ ሲያነሡት ይስተዋላል። በብሎያትም ሆነ በሐዲሳት ይህ ዐይንቱ ልዩነት አይታይም። "በሐዋርያት ቤተ ክርስቲያን" አስተምሀሮ ላይ ሰፊ ማብራሪያ ከፈለጉ፣ የዚህ ጽሑፍ አቅራቢ፣ "'የሐዋርያት ቤተ ክርስቲያን' አስተምሀሮ በቃለ አግዚአብሔር ሲመዘን" በሚል ርእስ የጻፈውንና በቅርቡ ለንባብ የሚበቃውን መጽሐፍ ይመስከቷል።

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> በመጽሐፍ ቅዱስ በተለይም በአዲስ ኪዳን ንባባት በተጽው*የ* ስምና (በመጠሪያ ስምና) በማዕረግ ስም መካከል አንዳችም ልዩነት የለም። ለአብነት ያህል ማቴዎስ 28+19-20 ይመለከቷል። ትክክለኛው የተምቀት ቀመር "በኢየሱስ ክርስቶስ ስም" ነው ወይስ "በአብ፣ በወልድ፣ በመንፈስ ቅዱስ ስም" ነው የሚለውን ጕዳይ በተመለከተ፣ "በተጽውያ ስምና በማዕረግ ስም መካከል ልዩነት አለ" የሚለውን ጕዳይ እንደ

- 1. አምሳክ ብቻ ያለው/ገንዘቡ ያደረጋቸው የማዕረግ ስሞች
  - ህ) መጀመሪያውና መጨረሻውን ራአይ 1+17፡ 22+13፡ **ከሚከተለው** ክፍል *ጋር ያወጻድና ኢሳይያስ* 44+6፡፡
  - ለ) የነገሥታት ንጉሥ የ**ኔቶ**ች ጌታ፣ 1ጢ**ሞቴ**ዎስ 6÷15፡ **ራሕይ** 17÷14፡ 19÷16፡፡
- 2. የመጨረሻ ግባቸው እግዚአብሔርን የሚያሳዩ የማዕረግ ስሞች
  - ሀ) አዳኝ፣ ሉቃስ 2÷11፣ ዮሐንስ 4÷42፣ 1ዮሐንስ 4÷14፣ ቲቶ 2÷13:10፣ መዘተ ከሚከተሉት ክፍሎች ጋር ያወዳድሩ ኢሳይያስ 43÷11፣ 45÷21-22፣ 1ጢሞቴዎስ 4÷10 ኢየሱስ ክርስቶስ የድኅንነት ምንጭ ነው ዕብራውያን 5÷9፣ ዘፀአት 15÷2፣ መዝሙር 118÷14:21።
  - ለ) አረኛ፣ ዮሐንስ 10÷11፣ *ዕብራው ያን* 13÷20፣ **ሰሚከተሉት** ክፍሎች *ጋር ያንጻጽሩ መዝ*ሙር 23÷1፤ ኢሳይያስ 40÷11።
  - ሐ) ሀሰት፣ 1ቆሮንቶስ 10÷4። ከኢሳይያስ 44÷8 ጋር ያነጻጽሩ።

#### *.* . ኢየሱስ ክርስቶስ ለአምሳክ ብቻ **የሚ**ሰጠውን ክብር ተቀብለ-አል

- 1. ክብር፣ ዮሐንስ 5÷23።
- 2. ፍቅር ! ማቴዎስ 10÷37::
- 3. ጸሎት፣ ዮሐንስ 14+14 (ክፍሉ አክራካሪ ቢሆንም፣ ጸሎትን የሚመልሰው ግን ኢየሱስ ለመሆኑ የሚያከራክር አይደለም)። በተጨማሪ የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል፤ ሐዋርያት ሥራ 1+24-25፤ 7+59-60 (ከ ሉቃስ 23+34:46 *ጋር ያወጻድሩ*) **ሮሜ** 10+12-13፤

1ቆሮንቶስ 1+2፡ 2ቆሮንቶስ 12+8-10 ("ጌታ" የተባለው ኢየሱስ ክርስቶስ ነው ከቀላተር 9 ጋር ያወጻድሩ) 2ተሰሎንቄ 2+16-17 ወዘተ።

- **4.** ስማዶት (በግሪኩ ፕርስኩኖ) ማቴዎስ 28+17፤ ዕብራው ደን 1+6 (ከመዝሙር 97+7 ጋር ደወዳድሩ) እንዲሁም ከማቴዎስ 4+10 ጋር ደወዳድሩ።
- 5. የተቀደሰ ሃይማኖታዊ አንል**ንሎ**ት (በግሪኩ ሳቲሪዮ) ራእይ 22÷13።
- 6. ለአምሳክ ብቻ የሚቀርብ ምስጋና 2ጢሞቴዎስ 4÷18፣ 2ጴጥሮስ 3÷18፣ ራእይ 1÷5-6፣ 5÷13።
- 7. እምነት ዮሐንስ 3÷16፤ 14÷1 ወዘተ።
- ው. ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ ብቻ የሚሠራውን ሥራ ይሠራል
  - 1. መፍጠር፣ ዮሐንስ 1÷3፤ 1ቆሮንቶስ 8÷6፤ ቄላስይስ 1÷16-17፤ ዕብራው ያን 1÷2፤ ራእይ 3÷14 ("አርኬ" የሚለውን የግሪክ ቃል፤ የተለያዩ ትርጒሞች በተለያየ መንገድ ፊትተውታል፤ የ1954 ትርጒም "መጀመሪያ"፤ 1980 ትርጒም "መገኝ"፤ አዲሱ መደበኛ ትርጒም "ገዥ"። እንዚህ ሁሉ "አርኬ" ለሚለው ለግሪክ ቃል አማራጭ ትርጒሞች ቢሆኑም፤ "ገዥ" የሚለው ቃል ከዐውዱ ጋር የሚቀራረብ ትርጒም ያለው ይመስላል)፤ ፍፕሬታት ሁሉ የተፈጠሩት "ለእርሱ"ና "በእርሱ" ነው፤ ሮሜ 11÷36፤ ዕብራውያን 2÷10፤ ሐዋርያት ሥራ 17÷28 እንዲሁም ኢሳይያስ 44÷24።
  - 2. ዓለማትን ደማፍ መያዝ፣ **ቴ**ላስደስ 1÷17፣ ዕብራውያን 1÷3:11-12።
  - 3. የዘሳለምን ሕይወት *ማ*ስጠት።

- ሀ). በአጠቃሳይ ከሳይ ሐ.2.ሀ, ይመለከቷል።
- ለ). ጎጢአትን ይቅር ማለት፣ ማቴዎስ 9+1-8፣ ማርቆስ 2+1-12፣ ሱቃስ 5÷17-26።
- 4. አምሳካዊ ባሕርያት ሁሉ አሉት፣ ዮሐንስ 5+17-29 (ፍርድን ጨምሮ "የቴዎስ 25+31-46፣ 2ቆሮንቶስ 5+10)።
- ሪ. ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክ ብቻ ገንዘቡ ያደረጋቸው ባሕርያት (ተጋብአዊና አልቦ ተጋብአዊ ባሕርያት<sup>4</sup>) ሁሉ አሉት።
  - 1. አምሳካዊ ባሕርያት ሁሉ አሉት፣ ዮሐንስ 1+1፣ ፌልጵስዩስ 2+6፣ ቈሳስይስ 1+15፣ 2+9፣ ሰብራውያን 1+3።
  - 2. በራሱ ሕልውና ያለው ነው (Self-existent)፣ ዮሐንስ 5+26።

  - **4.** ዘሳለማዊ ነው:- ዮሐንስ 1÷1፤ 8÷58፤ 17÷5 **ቁ**ሳስይስ 1÷17፤ *ስብራውያን* 1÷2።

- 5. በሁሉ በታ ይገኛል:- ማቴዎስ 18÷20፣ 28÷20፣ ዮሐንስ 3÷13፣ ኤፌሶን 1+23፣ 4÷10፣ ቈላስይስ 3÷11።
- 6. ሁሉን ያው ቃል:- ዮሐንስ 16÷30፡ 21÷17፡ ከይነጻጽሩ 2÷23-24፡፡
- 7. ልንሬዳው ከምንችለው በላይ ነው፣ ማቴዎስ 11÷25-27።

#### ሰ. ኢየሱስ ክርስቶስ ከእግዚአብሔር አብ *ጋ*ር በሁሉ *ነገ*ር እኩል ነው

- 1. ዮሐንስ 5÷18፡ ምንም እንኳ ዮሐንስ አይሁድ የኢየሱስን አካጋገር በምን መልኩ እንደ ተረዱት ቢዘግብልንም፣ የተረዱት ግን ትክክለኛውን ነገር ነው፡ በተጥር 17 ላይ ልክ እንደ አባቱ እርሱም ሰንበትን ማክበር እንደማይጠበቅበት ገልጸአል፡ እንዲሁም በ5÷19-29 ላይ አብ የሚሠራውን ሥራ ሁሉ እንደሚሠራ፣ ከዚህም የተነሣ ለአብ የሚሰጠው ክብር ሁሉ ለእርሱም እንደሚገባው ገልጸአል፡፡
- 2. ፌልጵስዩስ 2÷6፣ ኢተሱስ በዚሀች ዓለም ዕውቅናን ለማግኘት ከእግዚአብሔር አብ ጋር እኩል የሚያደርገውን ነገር ይዞ መቅረት አልፌለገም፣ ነገር ግን መታወቅ የፌለገው ራሱን ዝቅ በማድረግ እንዲሁም እግዚአብሔር ራሱ ከፍ እንዲያደርገው ራሱን በመስጠት ነው (ቀላጥር 7-11)።

### ሽ. ኢ**የ**ሱስ የእማዚአብሔር *ልጅ ነ*ው።

1. በቃለ እግዚአብሔር፣ ልጅ (ወልድ) የሚለው ቃል በተጥታም ሆነ በተምሳሌታዊ መንገድ አባት ከተባለው ጋር ተመሳሳይ ባሕርይ ያለው ነው (ለምሳሌ "የእግዚአብሔር ልጅ"፣ "የነጐድጓድ ልጅ"፣ "የዐመፃ ልጅ" የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል ማርቆስ 3÷7፣ ኤፌሶን 2÷1)።

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> የእግዚአብሔር ባሕርያት ተጋብአዊ (communicable) እንዲሁም አልቦ ተጋብአዊ (incommunicable) ባሕርያት በሚል በሁለት ዐቢይ ክፍሎች ይከፈላሉ። ተጋብአዊ ባሕርያት የሚባሉት አግዚአብሔር አምሳክ ለሰው ልጆች በተወሰን መጠን ያካፈላቸው ባሕርያት ሲሆኑ -ለምሳሌ ዕውቀት? አልቦ ተጋብአዊ ባሕርያት የሚባሉት ደግሞ፤ እግዚአብሔር ለሰው ልጆች ያሳካፈሳቸው (ለምሳሌ በሁሉ ቦታ መገኘት) ባሕርያት ናቸው። ቃሉ ተጋብአ ከሚለው የግእዝ ቃል ተወሰዶ ይሀን ሙያዊ ቃል ቢተካ በሚል የተቀመረ ነው። አንዳንድ ጸሓፍያን ከዚህ ይልቅ፤ ተግባቦታዊ እንዲህም አልቦ ተግባቦታዊ ባሕርያት የሚሉትን ቃላት ይጠቀማሉ፣ ሊያስኼድ ይችላል።

- 2. የሰውን ልጅ በተመለከተ፤ ልጅ የአባቱ ተፈተሮ/ባሕርይ ያለው ነው (የሰው ልጅ፤ የአብርሃም ልጅ፤ የዳዊት ልጅ ወዘተ)::
- 3. ኢየሱስ የእግዚአብሔር ልጅ መባሉ፣ ልክ እንደ ሰብአሙ,የኑ አን**ጋፕር** በእግዚአብሔር የተወለደ ነው ማለት አይደለም።
- 4. ኢየሱስ "የእግዚአብሔር አንድያ ልጅ" የተባለው እጅግ በተለየ መንገድ ነው ዮሐንስ 1÷14፣ 3÷16:18፣ 1ዮሐንስ 4÷9)።
- 5. ቃለ እግዚአብሔር በግልጥ የሚያስተምሪን ነገር ወልድ አምላካዊ ተፋጥሮ/ባሕርይ እንዳለው ነው (የወልድ ባሕርይ ልክ እንደ አብ ባሕርይ ነው ማለት ነው። ከላይ ተራ ቀ•ጥር ሬ. ይመለከቷል)።
- 6. ኢየሱስ በተደ*ጋጋሚ* የእግዚአብሔር ልጅ ነኝ ማለቱ፣ በአድማጮቹ በአይሁድ ዘንድ፣ ራስን ከእግዚአብሔር *ጋር* እኩል በማድረን እግዚአብሔርን እንደ መሳደብ ነበር ያስ**ቴ**ጠረበት፣ ኢየሱስም ንግግሬን በዚህ መንገድ መረዳታችሁ ስሕተት ነው የሚል ማስተባበያ አሳቀረበም፣ ይህም ንግግራቸው ትክክል መሆኑን የሚያመለክት ነው ዮሐንስ 5÷17-23፣ 8÷58-59፣ 10÷30-39፣ 19÷7፣ ማቴዎስ 26÷63-65።
- 7. ስለዚህ ኢየሱስ የእግዚአብሔር የባሕርይ ልጅ ነው እንጂ በእግዚአብሔር የተፈጠረ ፍጡር ወይም አገልጋይ አይደለም። ኢየሱስ የእግዚአብሔር ልጅ የሆነው ለእኛ ሲልና ለአባቱ ክብር ሲል ነው ዮሐንስ 13÷13-15፣ 17÷4፣ ፊልጵስዩስ 2÷6-11፣ ዕብራውያን 1÷4-13፣ 3÷1-6፣ 5÷8።
- ቀ. የኢየሱስ ክርስቶስን አምሳክነት የማይቀበሉ ሰዎች አዘውትሬው የሚያቀርቧቸው ተቃውሞዎች:---
  - 1. ምሳሌ 8÷22፤ ክፍሉ ስለክርስቶስ የሚናገር ሳይሆን፣ ሰውኛ በሆነ ዘይቤ ስለተበብ የሚናገር ቅኔ ነው (ሁሉም የምሳሌ 1-9 ክፍሎች፣

በተለይ ደማሞ 8÷12-21፡ 9÷1-6 ላይ ያሉት ክፍሎች)። ቅኔያዊ በሆነ ሁኔታ/መንገድ እግዚአብሔር ተበብን ገንዘቡ ያደረገው፣ ፍጥሬታትን ከመፍጠፍ በፊት ነው። በአጠቃላይ ክፍሎ ስለ ተበብ አስፈላጊነት እንጃ፡ ስለ ክርስቶስ የሚናገር አይደለም። ክፍሎ ስለ ክርስቶስ የሚናገር ቢሆን ኖሮ፣ ክርስቶስን በሰውኛ ዘይቤ አያቀርበውም፡ እንዲሁም በአንስታይ አታ አይገልጸውም ነበር።

- 2. **\$**ሳስዶስ 1÷15፤ ይህ ክፍል ኢየሱስ ክርስቶስ የመጀመሪያ ፍጥረት ነው አይልም። ነገር ግን አባቱን ወክሎ በዚህ ስለሚገኝ፤ የአባቱ ቀዳማይ ወራሽ ነው (ቀላጥር 12-44)፤ ስለዚህ "በኩር" ማለት ወራሽ ማለት ነው (ይህን ጉዳይ ከሚከተሉት ክፍሎች ጋር ያነጻጽሩት፤ ዘፍጥሬት 43÷33፤ 48÷14-20 ዘፀአት 4÷22፤ 1ዜና 5÷1-3፤ መዝሙር 89÷27፤ ኤርምያስ 31÷9) ልብ ይበሎ ቀላጥሩ ልጁ ፈጣሪ እንደ ሆነ እንጂ፤ ፍጡር መሆኑን አይናገርም (ከላይ በተራ ቀላጥር ው.1 ላይ ያለውን ይመለከቷል)።
- 3. ራሕይ 3+14፤ "መጀመሪያ" የሚለው ቃል እንደ "የዕረግ ሆኖ ሲቀርብ ምንጭ ወይም ጀማሪ የሚል ትርጒም ይወክላል፤ ይህ ደግሞ ፈጣሪንቱን ያሳያል (ከሚከተሉት ክፍሎች ጋር ያንጻጽሩ ራሕይ 1÷8፤ 21+6፤ 22+13)። በሌላ ስፍራ የኢየሱስን ገዥነት/ፈጣሪነት/የፍጥረት ጀማሪነትን ለማሳየት በዚህ ስፍራ ያለውን ዐይነት የግሪክ ቃል ተጠቅሞአል፤ ቄላስይስ 1÷18 የብዙ ቀላጥርን በሚያመለክት መልኩ ደግሞ የሚከተሉትን ክፍሎች ይመለከቷል፤ ቄላስይስ፤ 1+16፤ 2÷10:15 አንዲሁም ሉቃስ 12+11፤ ሮሜ 8+38፤ ኤፌሶን 3÷10፤ 6÷12፤ ቲቶ 3÷1፤ ከሚከተሉት ክፍሎች ጋር ያንጻጽሩ ሉቃስ 20÷20፤ ይሁዳ 6፤ 1ቆሮንቶስ 15÷24፤ ኤፌሶን 1÷21።
- 4. 1**ቶሮንቶ**ስ 11+3፣ 15+28፣ ልጅ ለአባቱ እንደሚገዛ ኢየሱስም ለአባቱ ይገዛል፣ በአምላክነት ግን ከአባቱ *ጋ*ር እኩል/ትክክል ነው፣

መግዛት ማነስን አያሳይም፣ ከአብ ,ጋር ባለው ግንኙነት ራሱን ዝቅ ማድረጉ ማነሱን በፍጹም ሊያሳይ አይችልም<sup>5</sup>።

- 5. ዮሐንስ 20÷17፣ ሮሜ 15÷6፣ 1ቆሮንቶስ 15÷24፣ 2ቆሮንቶስ 1+3፣ ራእይ 1÷6፣ 3÷12፣ ኢየሱስ አባቱን "አምላኬ" ያለበት ምክንያት ኢየሱስ አስካሁን ድረስ አምላክም ሰውም ስለሆነ ነው። ኢየሱስ አንድም ቦታ ራሱን ከደቀ መዛሙርቱ ጋር በመጨመር አብን "አምላካችን" ሲል አንመለከትም፣ ነገር ግን "አምላኪ"ና "አምላካችሁ" ዮሐንስ 20÷17።
- 6. ማርቆስ 13÷32፤ ኢየሱስ የጻግም ምጽአቱን ቀን አሳውቅም **የማለቱ** ጕዳይ መብራራት ያለበት፣ ራሱን በትሕትና ዝቅ በማድረ**ግ ሰው**

መጽሐፍ ቅዱስ በሥላሴ አካላት መካከል አንዱ ለአንዱ የመገዛት ነገር እንዳለ በንልጥ ያስተምረናል። መንፌስ ቅዱስ፣ ለአብና ለመልድ ይግዛል፡- (ዮሐንስ 14+16፣ 14+26፣ 15+26፣ 16+7 በተለይ ደግሞ ዮሐንስ 16+13-14)። ኢየሱስ ክርስቶስ ለአግዚአብሔር አብ ይገዛል (ሱቃስ 22+42፣ ዮሐንስ 5+36፣ 20+21፣ 1ዮሐንስ 4+14)። በሥላሴ አካላት መካከል፣ "መብለጥና መበላለጥ፣ መትደምና መቀዳደም የለም" ሲባል፣ ባሕርይን ታሳቢ ባደረገ መልኩ ብቻ መሆኑን ልብ ይሏል። ራስን በትሕትና ዝቅ ማድረግ በሥሳሴ አካለት መካከል አንዳለ ክቃለ አግዚአብሔር በንልጽ እንማራለን፣ ለምሳሌ፡-ፊልጵስዩስ 2+1-11 ይመለከቷል።

- 7. **ማርቆስ 10+17-18**፤ ኢየሱስ አምላክ አይደለሁም ማለቱ ሳይሆን፣ ማለሰቡ የዘላለምን ሕይወት እንዲሁ በልግስና/በጹጋ በሚሰጠው በእግዚአብሔር ላይ ብቻ እንዲታመን ለማሳሰብ ነው። ሰውየው ከማን ጋር እየተነጋገረ እንዳለ እንዲገንዘብ እንዲያስተውል ተልልጎ ሊሆን ይችላል። በዚህ ሐሳብ ክፍሉን ከሙሉ ዐውዱ ጋር ያንብቡ።
- 8. ዕብራውያን 5÷14፤ አምላክ የማይፈተን ከሆነ ያዕቆብ 1÷13 ኢየሱስ ለምን ተፈተነ የሚል ጥያቄ ሊነሣ ይችሳል፤ ቀኣም ነገሩ ግን ኢየሱስ ነመአትን አላደረገም (ዮሐንስ 5÷19)።
- 9. ዮሐንስ 1+18፣ አግዚአብሔርን ያየ አንድም ሰው ከሌለ፣ ሰዎች ኢየሱስን ለምን አዩት (ለምሳሌ 1ዮሐንስ 1÷1-2) የሚል ጥያቄ ሰዎች ይጠይቃሉ። ኢየሱስ መታየት የቻለው ለጎጢአታችን ሲል ክብሩን ትቶ በመምጣት የእኛን መከራ መሽከም ስሳስፌለገ ነው (ፌልጵስዩስ 2+5-11)። አሁን በክብሩ ያለውን ጌታ ግን ማንም ሊያየው አይችልም 1ጢሞቴዎስ 6+16።
- 10. 1ጢሞቴዎስ 1+17፤ እግዚአብሔር ካልሞተ ኢየሱስ አንዴት ሊሞት ቻለ? ለምሳሌ ፊልጵስዩስ 2÷8። ኢየሱስ ክርስቶስ አምሳክም ሰውም ነው። ሞቶም አልቀረም ራሱን ከሙታን አስነሣ እንጂ (ዮሐንስ 10+18፤ ሐዋርያት ሥራ 2+24፤ ዮሐንስ 2+19-22)።
- 11. 1**ቀርንቶስ 8**+6፤ በዚህ ስፍራ አብ "እግዚአብሔር" ሲባል ኢየሱስ ግን ለምን "ጌታ" ተባለ፤ የሚል ዋያቄ አንዳንድ ሰዎች ይጠይቃሉ። ነገር ግን በዐውዱ ውስጥ "እግዚአብሔር" እና "ጌታ" የሚሉት ቃላት በተለዋዋቁነት ማገልገላቸው አንድ ዐይነት ትርጒም እንደሚወክሉ ያሳያል (በተጨማሪ "እግዚአብሔር" እና "ጌታ" የሚሉት ቃላት

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> ሁለት ዐይነት ማነስ/መግዛት አለ። አንደኛው "ከሥራ ክፍናል የተነሣ ማነስ" (functional subordination) ሲሆን፤ ሁለተኛው ደግሞ "ከማንነት የተነሣ" (ontological subordination) ማነስ ነው። በወንድና በሴት፤ በባሪያና በ**ጨዋ፤** በአለቃና በበታች ሥራተኛ ወዘተ መካከል ያለው መግዛት የሥራ ክፍናልን የሚያሳይ አንጂ፤ በተፈጥሮ አንዱ ከሌሳው ይበልጣል ማለት አይደለም። የለው ልጅ ለአምላኩ መግዛቱ ግን ከማንነት የተነሣ ማነሱንም ቴምር የሚያሳይ ነው። ሰው ፍጡር አግዚአብሔር ደግሞ ፈጣሪ ነውና። ቃለ እግዚአብሔር፤ "ሚስቶች ሆይ ለባሎቻችሁ ተገዙ" (ኢፌሶን 5÷22) ሲል፤ የባሎች የሰውነት ተፈጥሮ ክሴቶች ይበልጣል ማለቱ አንጻልሆነ ሁሉ፤ ወልድም ለአብ ይገዛል ማለት፤ ወልድ ከአብ ያነስ ነው ማለት አይደለም። በአስረጅነት ያቀረብኋቸው፤ ክፍሎች ሁሉ ኋመገዛትቃ ለሚለው ቃል ተመሳሳይ የግሪክ ቃል የሚጠቀሙ ናቸው።

በተሰዋዋውነት ካገለገሉባቸው ስፍራዎች ውስጥ የሚከተሎትን ክፍሎች ይመለከቷል ቀላተር 5 እንዲሁም ሮሜ 14÷3-12)። በተጨማሪ የክፍሎ ነውድ "ጌታ" በተባለው ኢየሱስ፤ "አግዚአብሔር" ከተባለው አብ በአምሳክነቱ ያንሳል የሚል ትምሀርት የለውም። ወይም ኢየሱስ አግዚአብሔር አይደለም አንዲሁም አብ ጌታ አይደለም የሚል ትምሀርት አያስተምርም (ማቴዎስ 11÷25 ከይሁዳ 4 ጋር ያመጻድሯል)።

- 12. 1ጢሞቴዎስ 2+5፣ በዚህ ክፍል ኢየሱስ ከእግዚአብሔር እንደሚለይ አንደሚገልጸው ሁሉ፣ ኢየሱስም በጎጢአት ከወደቁት የሰው ልጆች ይለያል፣ ይሁን እንጂ ኢየሱስ ከእግዚአብሔር አብ የተለየ ማንነት ያሰው አምሳክ ነው።
- 13. ዘዳ**ንም 4**÷12:15-25፣ አስራኤላውያን በጎጢአት በሚወድቁበት ጊዜ፣ እግዚአብሔር አብ ድምፁን ከመላክ በስተቀር ሰው ሆኖ በመምጣት ሲታደጋቸው አንመለከትም፣ ኢየሱስ፣ ለሰው ልጆች ጎጢ አት ሲል ሰው ሆኖ ወደዚህች ምድር መምጣቱ፣ ኢየሱስ አምላክ ነው ከመባሉ አንጻር እንዴት ይታያል የሚል ጥያቄ ሊነሣ ይችላል። በዚያን ጊዜ በሚታይ ሁኔታ ያልተገለጠው እግዚአብሔር ከዚያን ጊዜ በኋላም በሚታይ ሁኔታ አይገለጥም ማለት አይደለም።
- 14. በበርካታ የመጽሐፍ ቅዱስ ክፍሎች፣ ኢየሱስ ከእግዚአብሔር አብ በአካል እንደሚለይ ይገልጻሉ፣ ለምሳሌ ኢየሱስ የእግዚአብሔር ልጅ እንደ ሆነ፣ በእግዚአብሔር እንደ ተሳከ ወዘተ በእንዚህ የመጽሐፍ ቅዱስ ንባባት ውስጥ እግዚአብሔር የሚለው መጠሪያ አብን የሚያመለክት ነው።

### contract contract contract contracts of

## <u>አባሪ 2</u> ኢ<u>የሱስ ክርስቶስ አምሳክ ነው</u>

| <b>አምላካዊ</b> ባሕር <i>ያት</i> | እ <b>ግ</b> ዚአብሔር አብ  | ኢየሱስ ክርስቶስ           |
|----------------------------|----------------------|----------------------|
| ሁሉን መቻል                    | 1 ዜና 29÷11 (ድህዌ)     | ፊልጵስዶስ 3÷20-21       |
| ሁሉን ማወቅ                    | ነዮሐ <b>ን</b> ስ 3÷20  | ቁሳስ,ይስ 2÷2-3         |
| በሁሉ ቦታ መገኘት                | ምሳሌ 15÷3 (ያህዌ)       | 2 <b>ቆሮን</b> ቶስ 2÷14 |
| የሰንበት ኔታ                   | ዘፍጥሬት 2÷3            | ማቴዎስ 12÷8            |
| እኔ ነኝ                      | ዘፅአት 3÷14 (ይህዌ)      | ዮሐ <i>ን</i> ስ 8÷58   |
| Lጣሪ                        | ኢሳይያስ 44÷24 (ያህዌ)    | ዮሐንስ 1÷3             |
| አዳኝ                        | ኢሳይያስ 43÷11፤         | ሐዋርያት ሥራ             |
| ever e                     | 45÷21 ( <b>ያህዌ</b> ) | 4÷12                 |
| በሕያ <b>ዋን</b> ና በሙታን       | ኢሳይያስ 3÷13:          | 2 <b>ቆሮን</b> ቶስ 5÷10 |
| መፍረድ                       | 14 (ያህዌ)             |                      |
| በበጎቸና በፍየሎች ሳይ             | ሕዝቅኤል                | ማቴዎስ 25÷31-33        |
| መፍረድ                       | 34÷17 (ያህዌ)          |                      |
| ነቢ <i>ያትን መ</i> ላክ         | ኤርም,የስ 7÷25 (ያህዌ)    | ማቴዎስ 23÷34           |
| ኢየሱስ ክርስቶስን                | ሐዋርያት ሥራ             | ዮሐንስ 10:17-18        |
| ከሙታን ማስነሣት                 | 4:10 (ያህዌ)           |                      |
| በክብር መምጣት                  | ኢሳይያስ 40÷5 (ያሀዌ)     | ማቴዎስ 24÷30           |
| አባትነት                      | ኢሳይያስ 63÷16 (ያህዌ)    | ኢሳይያስ 9÷6            |
| አልፋና የሜጋ                   | ኢሳይያስ 44÷6 (ያህዌ)     | ራአይ 1÷17             |
| (የመጀመሪያውና                  |                      |                      |
| የመጨረሻው)                    |                      |                      |

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> ይህ ክፍል የተወሰደው፣ ተስፋዬ ሮበሌ፡ *የአስተምህሮተ ሥሳሴ መጽሐፍ ቅዱሳዊ* መሠረ*ት* (ተስፋ ዐቃብያነ ክርስትና ማኅበር፡ 1998 ዓ.ም) 7173 ላይ ነው።

| አምሳካዊ ባሕርያት                 | እንዚአብሔር አብ                         | ኢየሱስ ክርስቶስ           |
|-----------------------------|------------------------------------|----------------------|
| የድነት ዕለት                    | 2ሳሙ-ኤል                             | 1 <b>ቆሮን</b> ቶስ 10÷4 |
|                             | 22÷32 (ያህዌ)                        |                      |
| የመሰናከያ ሀለት                  | ኢሳይያስ 8÷13-                        | 1 <b>ጴ</b> ጥሮስ 2÷8   |
|                             | 15 (ያህዌ)                           |                      |
| መንገድ እንዲዘጋጅለት               | ኢሳይያስ 40÷3 (ያህዌ)                   | <b>ማ</b> ቴዎስ 3÷3     |
| የተነገረለት                     |                                    |                      |
| <u> ዘሳስ"ንዊ</u>              | ዘፍጥሬት 21÷33 ( <i>ያህ</i> <b>ዌ</b> ) | ሚክ <i>ያ</i> ስ 5÷2    |
| የሕይወት ውሃ ምንጭ                | ኤርምያስ                              | ዮሐንስ 4÷10-14         |
|                             | 17÷13 ( <b>ያህዌ</b> )               |                      |
| ሙታንን ማስነሣት                  | ሐ <b>ዋር</b> ያት ሥራ 26÷8             | ዮሐንስ 6÷40            |
| ለሰው ልጆች                     | ኢሳይያስ 40÷10 (ያህዌ)                  | <b>ማቴዎ</b> ስ 16÷27   |
| የሥራቸውን መክፈል                 | <u>L.</u>                          |                      |
| የፍጹም ከብርና                   | 1ዜና 29÷11 (ያህዌ)                    | ማቴዎስ 28÷18           |
| የፍጹም ጎይል                    |                                    |                      |
| ባለቤት                        |                                    | }                    |
| ለሰው ልጆች ክብርና                | <i>መዝሙ-ር</i> 68÷35                 | <b>ሱቃ</b> ስ 9÷1      |
| <u> </u>                    |                                    |                      |
| <b>ጎ</b> ጢአትን ይቅር           | 2ዜና 7÷14 (ድህዌ)                     | <b>ማቴዎ</b> ስ 9÷6     |
| ማለት                         |                                    |                      |
| መንፈስ ቅዱስን                   | ዮሐንስ 14÷16                         | ዮሐ <b>ን</b> ስ 16÷7   |
| መላከ                         |                                    |                      |
| ከስም ሁሉ በላይ ስም               | ነሀምያ 9÷5 (ያህዌ)                     | ፌልጵስዩስ 2÷9           |
| ያለው                         |                                    |                      |
| ስ <b>ግ</b> ደት <i>የሚገ</i> ባው | ዘፀአት 34÷14 (ይህዌ)                   | ራእድ 5÷12-13          |
| መልካም እረኛ                    | ዘፍጥሬት 48÷15                        | ዮሐንስ 10÷14           |

| አምሳካዊ ባሕርያት        | እ <b>ግ</b> ዚአብሔር አብ      | ኢየሱስ ክርስቶስ                            |
|--------------------|--------------------------|---------------------------------------|
| የጠፉትን የእስራኤል       | ሕዝቅኤል                    | ማቴዎስ 15÷24                            |
| ልጆች የሚፈልን          | 34÷11 (ይህ <b>ዌ</b> )     |                                       |
| የጌቶች ጌታ            | ዘዳግም 10÷17 (ያህዌ)         | ራእይ 17÷14                             |
| <u> ጉልበት ሁሉ</u>    | ኢሳይያስ 45÷22-             | ፊልጵስዩስ 2÷10                           |
| የሚንበረከክልት          | 23 (ያህዌ)                 |                                       |
| የዳዊት ሥር            | ኤርምያስ 23÷5-              | ኤርም <i>ያ</i> ስ 33÷15                  |
| 1741 7 4           | 6 (FUE)                  |                                       |
| ብቻውን ቅዱስ የሆነ       | 1ሳሙኤል 2÷2 (ያህዌ)          | ሐዋርያት ሥራ                              |
| 11500 / 17411 107  | ,                        | 3÷14                                  |
| በደው ከጎጢአታችን        | ሐዋርያት ሥራ                 | ነዮሐንስ 1÷7                             |
| l e                | 20-28                    |                                       |
| ያንጻን<br>ዓለማትን ገንዘቡ | ምሳሌ 16÷4 (ያህዌ)           | <b>ቁ</b> ላስደስ 1÷16                    |
|                    | 7 10 10 1(7 1 7)         |                                       |
| 9247               | ንሀም ያ 9÷6 (ያህ <b>ዌ</b> ) | Car 9-5                               |
| ከሁለ- ብላይ የሆነ       | ர <b>ுர</b> ு (02÷24-27  | 6-116-0-93 1+8-12                     |
| POLLOGO            | መዝመ G 27÷1 (ያነዌ)         | ዮ/ሐንስ 8÷12                            |
| የሰው ልጆች ብርሃን       |                          | ዮሐንስ 14÷6                             |
| መንገድ               | 007100.C 16÷11(PUB)      | 2ተሰ <b>ሎን</b> ቄ 1÷7                   |
| መሳእክትን ገንዘቡ        | መዝሙ C                    | \\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\ |
| ያደረገ               | 103÷20 ( <i>ያህ</i> ዌ)    |                                       |
| ለሰው ልጆች ዕረፍትን      | ዘፅአት 33÷14 (ያህዌ)         | ማቴዎስ 11÷28                            |
| የማ.ሰጥ              |                          |                                       |
| የዘሳለምን ሕይወት        | ምሳሌ 19÷23 (ያህዌ)          | ዮሐንስ 3÷36                             |
| <i>የማ</i> ኒስጥ      |                          |                                       |
| መንሽሪ               | ኢሳይያስ 54÷5 (ያህዌ)         | 2 <b>ቆሮን</b> ቶስ 11:2                  |
| ልብንና ኩላሊትን         | ኤርም <i>ያ</i> ስ           | ራእይ 2÷23                              |
| የሚመረምር             | 17÷10 (ያህዌ)              |                                       |

### ዋቢ መጻሕፍት

- Archer, Gleason, A Survey of Old Testament Introduction Chicago: Moody Press, 1964.
- Bahnsen, Greg L. "The Inerrancy of the Autographa," in *Inerrancy*, ed.
   Gefsler, Norman L. Grand Rapids, MI: Zondervan Publishing House, 1980.
- Bercot, David ed., A Dictionary of Early Christian Beliefs. Peabody, MA: Hendrickson, 1998.
- Bock, Darrell L. Breaking the Da Vinci Code. Thomas Nelson, 2004.
- Bock, Darrell L. The Missing Gospels. Thomas Nelson, 2006.
- O Bruce, F. F., Jesus & Christian Origins Outside the New Testament. Grand Rapids: World missions. B. Eerdmans Publishing Co., 1974.
- Garlow, James and Peter jones, Cracking Da Vinci's Code. Colorado Springs,
   CO. Cook Communications, 2004
- Garlow, James L. and Peter Jones. Cracking Da Vinci's Code. Victor, 2004.
- Geisler, Norman and William Nix, A General Introduction to the Bible. Chicago, IL: Moody Press, 1978.
- Green, Michael. The Books the Church has Suppressed: Fiction And Truth in The Da Vinci Code. Kregel, 2006.
- Habermas, Gary R., Ancient Evidence for the Life of Jesus. Nashville, TN: Thomas Nelson Publishers, 1984
- International Standard Bible Encyclopedia. Grand Rapids: Eerdmans, 1980 s.v.
   "Nag Hammadi," Vol. 3.
- O John Dart, Jesus of Heresy and History: The Discovery and Meaning of The Nag Hammadi Gnostic Library. San Francisco: Harper & Row, 1988.

- o Köstenberger, Andreas J., The Da Vinci Code: Is Christianity True? (Online article)
- Köstenberger, Andreas J., gen. ed. Whatever Happened to Truth? Crossway, 2004.
- Nash, Ron, "Was the New Testament Influenced by Pagan Religions," Christian Research Journal, August 1994.
- Schaeffer, Francis A. The Complete Works. 5 vols. Crossway, 1982.
- The Biblical World, ed. Pfeiffer, Charles F., Grand Rapids: Baker Book House, 1976.
- The Nag Hammadi Library, ed. Robinson, James M., San Francisco: Harper & Row Publishers, 1978.
- Vanhoozer, Kevin J. The Drama of Doctrine. Westminster John Knox, 2005.
- Wells, David J. Above All Earthly Powers. Eerdmans, 2005.
- Wells, David F., The Person of Christ Westchester, IL: Crossway Books, 1984.
- o ተስፋቡ ሮበሌ፣ *ዐበይት መናፍቃን፣* አዲስ አበባ፣ የኢትዮጵያ ቃለ ሕይወት ቤተ ክርስቲያን የሥነ ጽሑፍ ክፍል፤ 1993 ዓ.ም።
- o \_\_\_\_\_\_፡ የይሐዋ ምስክሮችና አስተምህሮአኛው በቃለ አማዚአብሔር ቢመዘን። አዲስ አበባ፣ ራዕይ መጻሕፍት መደብር፣ 1991 ዓ.ም
- o \_\_\_\_\_\_ ፣ የሥነ ም**ግ**ባር ምርሐ። አዲስ አበባ፣ ተስፋ ወቃብያነ ክርስትና ማኅበር፣ 1997 ዓ.ም።
- o \_\_\_\_\_; የአስተምሀሮት ሥሳሴ መጽሐፍ ቅዱሳዊ መሠረት፣ አዲስ አበባ፣ ተስፋ ዐቃብያን ክርስትና ማኅበር፣ 1998 ዓ.ም።

